# পত্রলৈথা।

তাছীয়ৰজন বা বহাৰাধৰ দ্বৰতী তানে পাকিলে তাছাদিগকে কোনেও সংবাদ জানাইতে হইলো পাই লেখাৰ প্ৰেয়াজন হইলা পাই নাৰাদ জানাইতে হইলো পাই লেখাৰ প্ৰেয়াজন হইয়া পাকে। পাই নালিখিয়া উলোদের সহিত্য সাক্ষাই করিলেও চলিতে পারে, তাৰে তাহাতে অনেক পাবিশ্বনা নাৰাজ্য পাই লেখাৰ জাবায়ে। সেইজতা পাই লেখা জানা বিশেষ কিলা পাই লিখিতে হইলো কাইকাল কিলাও বিশ্বনা জানিলো দৰকাৰ। পাই লিখিবো হালা নালিগাকে কিলাইব।

যে পূজ লিখে ভাষাকে পুজুলেখকু বা পুষ্পুরুক বলে। বাঁহার নিকট পূজ লেখ। হয় ভাষাকে পুজুলাহক বলে।

গ<u>তথাইকের সঠিত প্রলেখকের</u> সেকল অফল কেই

্চান্ড্ৰা

গৰ্ভাংশ বলে। আর যে অংশে প্রগ্রা লেখা হইয়া পাকে ভাহার নাম **মিরোনাম**া

পত্রত পাঁচটা বিষয় লিখিত হইয়া।
। দেকতার নাম। ২। পত্রের পাঠ।
বিষয়। ৪। পত্রেখকের সাক্ষর বা স্তি।

এই পাঁচটা বিষয় লিখিবার হান নিদি, গতের মাগার উপাবে লেখক দেবভার নাম হি । পলের বিষয় আরান্ত করিবার এক । লেখকের সাক্ষমত সাধারণ পাচ ও বিশেষ ইয়। অনেক সময় বিশেষ গাত না লিখিতে হই, বিষয়ের নাঁচে দক্ষিণ পাখে লেখক নিজেই, করিবেন, কখনও কথনও এই স্বাক্ষর সাধারণ লিখিত হয়। যথা, সেবক জীকুলচন্দ্র দাস্ত গ্লিখিত হয়। যথা, সেবক জিকুলচন্দ্র দাস্ত গ্লিখিত হয়।

শ্রীশ্রীগুরুবে নম:।

# শঙ্কর-বিজয়-জয়ন্তী

গ্ৰন্থ।

শঙ্করদিধিজয় সারাস্থসারে শ্রীমন্তগবং পূজ্যপাদ শঙ্করাচার্য্যস্বামির

জীবন চারিত্র।

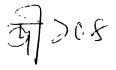
Id.S

স্থবিয়া-নিবাদী অধুনা কাশীবাদী শ্রীযুত কাশীদাস মিত্র কর্তৃক বঞ্চ ভাষার বিরচিত।

থলিদানি-আমনিবাদী অধুনা খালিগড়স্থারী শ্রীযুক্ত বারু ঈশারচক্র মুখোপাধ্যায় মহাশারের যজ়েও সম্যক্ সাহায্যে প্রকাশিত

প্রয়াগ-দূত যন্ত্রে মুদ্রাঙ্কিত হইল। প্রথম সংস্করণ।

मकासा ३१३७।



#### বিজ্ঞাপন।

শক্ষর-দিখিজয় গ্রন্থ শ্রীশক্ষরাচার্য্যের জীবন চরিত্র অতি উৎকৃষ্ট ও উপাদেয় গাহাতে শাস্ত্র সিদ্ধান্ত সুন্দর রূপ প্রকাশ স্ববাধ জনগণের ভদরলোকনে শাস্ত্র ভাৎপর্য অনায়াদে হৃদয়ল্পন ইইতে পারে এবং ক্রিমশাস্ত্র ও কম্পিত মত সকলের শ্রাদ্ধা সমূল অপায়ত ইইবার সম্ভব কিন্তু মন্দ-বৃদ্ধি ব্যক্তিরন্দের আগ্রহ ও সাহস স্বতন্ত্র স্বচ্ছর্ত্তির সজ্জাব্দের অবশ্য আহ্রেয় ও আদরণীয়। উক্ত গ্রন্থ বন্দদেশ প্রচার না পাকার তদ্দেশ মানবগণ শক্ষরাচার্যের বিবরণ যথার্থরূপ অবগত নহেন তদ্ধান্য মানবগণ শক্ষরাচার্যের বিবরণ যথার্থরূপ অবগত নহেন তদ্ধান্য মানবগণ শক্ষরাচার্যের বিবরণ যথার্থরূপ অবগত নহেন তদ্ধান্য কার্যার নামক প্রন্থ লাভ করিয়া তদবলগনে শক্ষর-চরিত্র বল্লাযায় গারাছন্দে রচনা করিলাম। শক্ষরের ভূতলে অবতরণ ও সংকীর্ত্তির গ্রাহার ও শাস্ত্র বিচারে দিখিজয় এবং অহৈত মত সংস্থাপন ও স্বধানে গমন সংক্ষেপতঃ বর্ণিত ইইয়াছে তন্ত্রধ্যে মণ্ডন মিশ্র ও নীলকণ্ঠ ও ভাস্করের সহিত বিচার স্পাস্ট্রপ বিবৃত আছে, কিন্তু তন্ত্রং শব্দ সকলের পরিবত্তন না ইইবায় গন্তীর ভাব প্রযুক্ত ভাবাতে তাহা বেবে সহজ নহে শ্বিজ্ঞ মহোদয়গণের অনায়ান্তে বিদিত ইইবে।

প্রস্থা করিয়া মুদ্রান্ধণের ব্যরান্তকুল্য জন্য চিন্তিত ছিলাম।
সূজনাপ্রনী পরোপকরেব্রতী সর্কজন-হিত্তিষী আলিগড়-নিবাসী
শ্রীযুক্ত ঈশ্বরচন্দ্র মুখোপাধ্যায় সমস্ত ব্যয়ের সংহা্য্য প্রদান করাতে
পুস্তক মুদ্রান্ধিত করা হউল, উক্ত বদান্যবর মহাশ্রের নিকট ক্রতন্ত্রতার
সহিত চির্বাধিত রহিলাম। পাঠক মহোদয়গণ প্রস্থাবলোকনে উক্ত
মহাণয়কে অবশ্যই ধন্যবাদ প্রদান ক্রিবেন। বুধগণ সমীপে নিবেদন
প্রস্থার ক্রমাদি দোষ দৃষ্টিগোচর হইলে ঔদার্য্য স্বভাবে সংশোধন
করিয়া লইবেন।

শ্ৰীকাশীদাস মিত্ৰস্য

বির্ধরন্দ্সল্লিধানে আক্সপরিচয় প্রদান ঔচিত্যবিধানে কিঞ্চিৎ বিবরণ নিবেদন করিতে বাধ্য হইলান, মহোদয়গণের সামুকল্পা-বলোকনের শ্রমবিনিময়ে ক্কুতজ্ঞতাগুণে চিরবাধিত থাকিব।

অন্মদ মেল ফুলে 🗸 রামনৃসিংহ দেয়াকরের জ্যেষ্ঠ রামের সন্তান। অকিঞ্চনের বদ্ধ প্রপিতামহ তথেলারাম মুখোপাধ্যায় মহাশয় জেলা বর্দ্ধিনানের অন্তঃপাতি ভাস্তাড়া প্রামের সন্ধিকট মসাঞাদের চৌধ রী মহাশায়দিগের বাটীতে কুলভঙ্গ করেন। উক্ত মহ†শয়ের পুত্র 🗸 হরেরুঞ্ মুখোপাধ্যায় মহাশয় অন্মদের প্রপিতামন, স্বীয় মাতৃ-লাল্যে বাস করিয়াছিলেন। তাঁহার পুত্র ও রামকানাই মুখোপাধ্যায় মহাশায় অকিঞানের পিতামহ, তিনি ফরেসডাঙ্গার নিকট খলিসানি গ্রামে বুসতি করতঃ নানাপ্রকার শস্যাদির বাণিজ্য করিতেন,মোৎ কালনা ও ফরেসডাঙ্গা এবং ভাদেশরে তগুলের গোলা রক্ষিত ছিল। উক্ত মহোদয়ের পাঁচ পুত্র, জ্যেষ্ঠ 🗸 গুরুচরণ মুংখাপাধ্যায় মহাশয়, মংসম 🗸 রামধন মুখে পাধারে মহাশয়, তাঁহার এক পুত্র প্রীযুক্ত ভারক চন্দ্র মুখোপাধ্যার মহাশায় (১), তৃতীয় অকিঞ্চনের জনক ৺ তারিণীচরণ মুখোপাধ্যায় মহাশয় ১৭১২ শ**কান্দার ১৩ই** ভাজ থলিসানির বাটিতে জম্প্রাহণ করিয়া স্থীয় কর্ত্তাত্য কর্ম্ম সমাপনান্তে ১৭৭৯ শকাব্দার ১৯শে অগ্রহায়ণে জ্রীরন্দাবনৈ রাধাক্ষজনীলা-মারণে মানবলীলা সম্বরণ করিয়াছেন। তদিবরণ পশ্চাৎ বর্ণিত হইবে। চত্তর্থ ও পার্ব্বতীচরণ মুখোপাধ্যায় মহাশয়, সর্বাক্তিত আন্যামাচরণ মুখোপাধ্যায় মহাশয়, উভয়ে নিঃসন্তান।

<sup>(</sup>১) অকিঞ্চনের পিতাচাকুর মহাশয় তাঁহাকে প্রতিপালন করেন এবং ছুইবার বিবাহ দেন, পরে তাঁহাকে পুণক করিয়া কএটা নীলের কুট দেন। তিনি তাঁহার তিন পুত্রের সহিত আলিগড়ে ভিন্ন অব-স্থান ও আপন কুঠির কর্মা করিতেছেন।

এইক্সে অকিঞ্চনের পিতা তভারিণীচর। মুধ্পোধ্যায় মহাবয়ের বিবর্ণ নিবেদন করিভেছি। উক্ত মহাশয়ের অপ্রাপ্তব্যবহার সময়ে কাঁহার জ্যেষ্ঠ ও মধ্যম সহোদরদ্বর সংসারের কর্ত্তা ছিলেন। স্বাধীনতার সকল কর্ম সম্পাদন করিতেন, তাঁচারা অতিশয় বায়শীল হইবায় অপরিমিত বায়ে লভ্যাংশের অন্টিনে মূলধনের নাশ করতঃ বাণিজ্য ব্যবসায়াদি সমস্ত বিষয়ে জলাঞ্জলি প্রাদান করিয়া অবশেষে অসার সংসার পরিভাগে করভ: প্রলোকে গমন করিলেন, এবং একবৎসর মধ্যে তাঁহাদের চতুর্থ ও কনিষ্ঠ সহোদরদ্বর দৈবযোগের কালকবলে পতিত হইলেন। ৺ তারিণীচরণ মুখোপাধার পিতা ঠাকুর মহাশয় ভাতৃগণের শোকে অভিশয় কাতর এবং নিঃসহায়তা প্রদুক্ত ব্যাকুল-চিত্ত চিন্তাযুক্ত হইলেন, অবশেষে আত্মীয় বন্ধুগণের প্রবোধ বাক্যে ও উপদেশমতে ইংরাজী বিদ্যাভ্যাদে প্রবৃত্ত চইলেন। ১৮১৬ খ্রিক্টান্দে স্বদেশান্তরাগ পরিত্যাগ করিয়া উত্তর-পশ্চিম দেশে যাত্রা করতঃ ফরাক্কাবাদে সনাগত হইয়া স্থ্রান (থলিদানি) নিবাসী 🕑 রামচীদ মিত্রজ ডাকমুন্দি মহাশয়ের আত্রয় গ্রহণ করিয়া প্রায় তিন বৎসর কাল অতিবাহিত করিলেন, তন্মধ্যে একবংসর সাজাহানপুরে একটিং ভাকমুন্দি হইয়াছিলেন। ইং ১৮২<sub>০</sub> সালে যে সময় পে†ঠ আফিসের কর্ম জেলা কলেকটরের অধীনতা হইতে নির্গত হইয়া সিবিল সার্জন-গণের হত্তে বিন্যন্ত হয়, তৎকালে উক্ত মহাশয় আলিগড়ের পে ঠ আফিসে মনোনীত ও নিয়ে।জিত হইলেন। কিঞ্চিৎকাল পরে অশ্বদারা ডাক বছনের প্রথা প্রচার হইল, সে সময়ে সিবিল সার্জনগণ ডিপুটি পোট্টমান্টার থাকিবায় গ্রন্থেন্ট হইতে তাঁহারাই ভাক-অপের কণ্ট্রাক্টর হইলেন। আলিগড়ের ডাক-অশ্বের শেষ কণ্ট্রাক্টর ডাক্তার ইডমাও টীরিটন দাহেৰ উক্ত মহাশয়কে আপন অগুর-কন্ট্রাক্টর করিবার ইং ১৮৩৪ সালের ১লা এপ্রেল হইতে ১৮৩৭ সালের ৩১শে মার্চ পর্য্যন্ত উৎকৃষ্ট বলবান অশ্বদকল নিযুক্ত করিয়া স্থচারুকপে कर्मा मन्ध्रव कित्रशिक्ति।

জনক মহাশয় দেই উপস্বত্ন হইতে ইং ১৮৩৮ সালে আক্লিগড়ের

অন্ত:পাতি ভুকরাবলী প্রামে একটি নীলের কুঠি করিলেন (২)
এবং শাসাদির ক্রয় বিক্রয় ও অন্যান্য দ্রব্যের বাণিজ্যকর্মে প্রবৃত্ত
হালেন, কিঞ্চিদ্দিবস পরে সেই লাভ হইতে জমিদারী পরিদ করিলেন।
ইং ১৮৩৯ সালের ১৫ই জুলাই হইতে পেনসিয়ান পাইয়াছিলেন,
১৯ বৎসর ৯ মাস কর্ম করিয়াই পেনসিয়ান প্রাপ্ত হইয়াছিলেন অর্থাৎ
৩ মাস ক্রমে গ্রণ্ডেট দ্রা করেন, তাহার কারণ তিনি অভি স্থ্যাতির
সভিত সরকারের কর্মা করিয়াছিলেন।

ইং ১৮৫৭ সালে সৈন্যবিদ্রোহিতার সময়ে প্রাণ রক্ষার্থ নানাস্থানে পালায়নপর হইয়া শ্রী রন্দাবনে স্থিত হয়েন, দিল্লির তুর্গ পুনঃ ব্রিটিস সৈন্যের আয়ত্ত হইলে শ্রী রন্দাবন হইতে (কেএল) আলিগড় স্থানে প্রত্যাগমনে মানস করিলেন। ইতিমধ্যে অনিবার্গ্য কালের কুটিল গতিতে রন্দাবনে মায়াময় কলেবর ত্যাগা করিয়া নিত্যধানে গমন করিলেন।

উক্ত মহাশয়ের তিন পুত্র জোষ্ঠ অকিঞ্চন জীঈশ্বরচন্দ্র শর্মা, দ্বিতীয় শ্রী ঈশানচন্দ্র ও তৃতীয় শ্রী শান্তচন্দ্র মুখোপাধ্যায়, অধুনা আত্মবিবরণ নিবেদন।

১৭৪৬ শকাদা ৭ই ফাল্গুন বৃহস্পতিবারে আলিগড় স্থানে অকি-গুনের জন্ম হয়। ১৭৯৫ শকাদা বৈশাখ মাদের ২৮শে বড়া প্রামের সন্নিকট উগারদহ প্রামে ৺ভারাঁটাঁদ (পাঠক) বন্দ্যোপাধ্যায় মহাশ্যের চতুর্থ কিন্যার প্যাণিগ্রহণ করা হয়।

ইং ১৮৪০ সালের প্রারম্ভে আলিগডের ডাকমুন্সীর কর্মে নিযুক্ত হইয়াইং ১৮৫৩ সালের ২৫শে এপ্রেল পর্যান্ত তৎকর্ম সম্পন্ন করি। প্রদিবস হইতে ইং ১৮৫৭ সালের ৩০শে এপ্রেল পর্যান্ত কালেক-টরিতে ট্রেজরির হেড ক্লার্কের কর্ম সম্পাদন করি, সে সময়ে অতান্ত কায়িক অস্ত্রভায় বিদায় প্রাপ্ত না হইবায় স্বেচ্ছাপূর্মক কর্ম পরি-ভ্যাগ করিয়া জল বায়ুর পরিবর্ত্তন মাননে স্বদেশে প্রভাগেমন করিয়া

<sup>(</sup>২) তৎকালিন এ জেলায় অন্য কোন এতদেশীয় বা বাঙ্গালির নীলের কুঠি ছিল না, এখন অসংখ্য নীলের কুঠি সকলেই প্রায় করিয়াছে।

ধলিদানির বার্টীতে স্থিত হই। দেখানে প্রছিবার পর পশ্চিম দেশে দৈন্যবিদ্রোহিতা হইবায় দে ছুর্যাপার দৃষ্টিগোচর হয় নাই। ইং ১৮৫৯ সালে আরোগ্য লাভ করতঃ আলিগডের বাটীতে প্রত্যাগত হইয়া কম্পেন্সেসিয়ান ক্ষিসনর মেং বেরাম্রাল সাহেবের আফিসে কর্ম্মে নিযুক্ত হইয়া সে আফিসের স্থারিত্বাবধি কর্ম সম্পাদন করত: ইং ১৮৬০ সালের এপ্রেল মাদে বেরেলি হইতে আলিগড়ে নিজ বা-সীতে প্রত্যাগমন করি। সে সময়ে আমার সংহাদরবয় অন্মরোধ করিলেন যে এইক্ষণে আর অনোর অধীনে চাকুরি না করিয়া নিজ ব্যব-সায়াদি ও জমিদারী কর্ম স্বয়ং সম্পন্ন করুন, আমি তাহাতে সমত হইয়া নেই সকল নিজে করিতে লাগিলাম, এবং ক্রমে জমিদারী আরও খরিদ করিলাম। সময়ের গতি অতি কুটিল, ইতিমধ্যে এক ভ্রাতা অন্য ভ্রাতাকে কুমন্ত্রণা দিয়া পুথক করাইলেন, তাঁহার তিনটি কন্যার শুভ বিবাহ সমারোহপূর্বক নির্বাহ হইলে পর ইং ১৮৭০ সালের ১লা নবেম্বর হইতে আপেনিও পৃথক হইলেন। তাঁহারা আপন্থ ধনাদির অংশ (যাহাপ্রাপ্য) বুঝিয়া লইরা পৃথক হইয়াছেন, আশীর্কাদ করি তাঁহারা স্থাপে থাকুন, ভাতৃত্বয় দেশ দেখেন নাই, স্বভাবে ছেষের উৎপত্তি কেন হটুল তাহা জগৎকর্তার বিদিত, যাহা হউক এইক্লণে আমার বিষয়াদির অংশী আর কেহ নাই। নিবেদনমিতি।

আলিগড়
৮ই বৈশাখ

শক্ষা ১৭৯৩

# দ্রীপ্রী গুরুবে

सर:---

# শঙ্কর-বিজয়-জয়স্তী গ্রন্থের সুচিপত্ত

| প্রকরণ                    | পৃষ্ঠা | প্রকরণ           |                      | প্তা           |
|---------------------------|--------|------------------|----------------------|----------------|
| মঞ্জাচরণ                  |        | শঙ্করের স        | ন্ন্যাস গ্ৰহণে উৎ    | <b>†</b> †র−   |
| আত্মপারচয়                |        | চিন্তা           | ও মায়া প্রদ         | <b>र्क्स</b> - |
|                           |        | পূৰ্ব্যক         | মাতার অনুজ্ঞা        | न्द्रव २१      |
| গ্রন্থ (রম্ভ              |        | শকরের            | বনগমন ও গে           | विस            |
| ১ম সগ                     |        | পূজ্যপা          | দ গুরুর সমাগ্র       | J-             |
| শিবের নিকট দেবগণের বিজ্ঞা | পন ১   | শঙ্করের গু       | রূপদেশ ও ব্যাগ       | সাক্ত          |
| শিবের প্রতিজ্ঞাও দেবগণে   | র      | ভাবী             | বিবরণ প্রবণ          | ક              |
| প্রতি অবতরণের আদেশ        | 2      | বারাণ            | নী প্রবেশ            | ૭ર             |
| বড়াননের ভউপাদ অবতার      | 3      |                  | ৪র্থ সর্গ            |                |
| স্থয়া নরপতির সমাগম       | 8      | मनक्त भवि        | কে শিষ্যত্বে এ       | पंडन ७८        |
| কুমারের জয়               | ٩      | শঙ্করের          | শিবদর্শন ও           | ভত্ত্ব-        |
| বৌদ্ধ নিধন                | v      | সংবাদ            |                      | <b>9</b> 0     |
| २.त्र मर्ग                |        | ভাষ্যকর          | ণ শিবের আদে          | শ ৩১           |
| শিবগুরুগৃহে শঙ্করের আহি   | ৰ-     | ভাষ্যকরণ         |                      | 8.             |
| ৰ্ভ ৷ ব                   | ٥٥     | সনন্দ্ৰকে        | প্ৰপাদ নাম ও         | धमान ८১        |
| দেবগণের শাস্ত্রবিৎগৃহে অ  | ₹-     | टे <b>गवगट</b> न | র শঙ্করের            | নিকট           |
| তরণ                       | કેલ્   | পরান্ত           | য় ও শিষাহওন         | 88             |
| সরহতী ও বিশ্বৰূপের পরি    | ায় ১৭ | স্ত্ৰভাষা        | প্ৰমেয় কথন          | go             |
| ৩য় সর্গ                  |        |                  | <b>७</b> मर्ब        |                |
| শঙ্করের মহিষা             | રડ     | বেদব্যাস         | স্থাগ্য              | 60             |
| ছুনিগণের শঙ্করনিকটে আগ    | rt-    | শকরোতি           | ল ব্যা <b>সন্ত</b> ি | DO             |
| • मन ७ वायः क्थन          | ₹8     | ব্যাস শ্ব        | রে সংবাদ             | 2.6            |

| প্রকরণ                          | পৃষ্ঠা     | প্রকরণ                        | পৃষ্ঠা       |
|---------------------------------|------------|-------------------------------|--------------|
| শঙ্করের আয়ুর্দ্ধি              | ¢►         | শঙ্করের মৃত রাজদেহে প্রবে     | -            |
| শঙ্করে প্রয়াগযাত্রা ও ভউ       | -          | শের মানসপ্রকাশ সনন্দ          | -            |
| পাদ সমাগ্ৰ এবং সংবাদ            | ๘๖         | নের নিষেধ ও ম্ৎস্যেত          | <b>a</b>     |
| ভউপাদের পূর্ব্ম রুত্তান্ত       | ৬০         | যোগির উপ <sub>া</sub> খ্যান   | १११          |
| ভটগাদের প্রতি শঙ্করে            | র          | ৮ম সর্গ                       |              |
| প্ৰবোধ বাক্য ও মণ্ডন            | -          | শঙ্করের রাজদেহে রাজ্যপাল      | न            |
| মিশ্রের প্রসঙ্গ                 | ৬২         | ও অজ্নাদঙ্গ এবং কামকল         | 11           |
| ७ छ मर्ग                        |            | কামশাস্ত্ৰ-সমালোচ <b>ন</b>    | ১১৬          |
| শক্ষরের মণ্ডন মিশ্রের আলে       | ग्र        | শিষাগণের গায়ক বেশে রাভ       | ₹ <b>-</b>   |
| গ্ৰন                            | ৬8         | সমীপে গমন ও গানছ              | ল            |
| শঙ্করের ও মগুনের কৌতুহ          | झ          | শ্বরণ দেওন                    | 27F          |
| বাক্য                           | <b>७</b> ७ | শঙ্করের স্বদেহে প্রবেশ        | <b>१</b> २०  |
| শঙ্করের বাদভিক্ষা ও মণ্ডনে      | র          | নৃসিংচের শুব ও দশ ন           | 22.5         |
| স্বীকার                         | 95         | ভাষ্যকারের মগুনালয়ে গ্র      | ান           |
| শক্ষর মঙ্নের বাদে পণ            | 9          | ও শারদার অন্তর্দ্ধান          | 255          |
| প্রতিদ্ধা এবং মতের তাৎ          |            | ৯৭ সর্গ                       |              |
| প্ৰয়া কথন                      | 9,5        | মণ্ডনের সন্ন্যাস ও তত্ত্বো    | প-           |
| শঙ্কর ও মণ্ডনের বিচার           | 90         | দেশ                           | <b>\$</b> ₹8 |
| শেষ বিচার ও মণ্ডনপরাজর          | ৭৬         | মণ্ডনের কৃতকৃত্যতা ও শক্ষ     | রর           |
| ৭ম সর্গ                         |            | বিচরণ                         | 28∙          |
| মগুনের সংশয়নিরাশ জ             | न्र        | ১০ম সূর্গ                     |              |
| শঙ্করোক্তি জৈমিনি অভি           | <b>3</b> - | ું અન                         |              |
| প্রায়                          | >08        | ছুট কাপালিকর্ত্ <b>ক শঙ্ক</b> | রের          |
| জৈমিনি আগমন ও শ                 | <b></b> -  | মন্তক যাঞ্চা এবং আচাৰ্টে      | វ្រែর        |
| রোক্তি যথাগ কথন                 | 509        | অঙ্গীক¦র                      | \$8२         |
| সরস্বতীর পূর্বে বৃত্তান্ত ও বা  | দ-         | নৃসিংহদেবের আবিভাব            | 8            |
| প্রার্থনা                       | ১০৯        | ~ ~                           | <b>38</b> 0  |
| <b>শহর ও সরম্বতীর</b> বিচার বিব | রণ ১১১     | <b>শু</b> তি                  | 589          |
|                                 |            |                               |              |

বিষ্ণান্ত ভি

. :95

उ मन्त्राम

২৩১

১১শ সর্গ শঙ্করের তীর্থপর্যাটন, মৃত বালকের জীবনদান ও হস্তামলক উপ্থ্যান ১৫০ অভিশাপ শৃক্ষ্ গিরিতে প্রাদাদ-নির্ম্মাণ স্থাপন আর গিরিনামক भिषाञ्चि नर्यदिना। निर्मान এবং ভোটকার্যা গাতি ১৫৭ ১২শ সর্গ স্থরেশ্বরের ভাষ্যে বার্ত্তিক-করণের ইচ্ছাও চিৎস্থাদি প্রতিকৃলতায় নিরাশ ১৬০ শঙ্করেক্তি হস্তামলক আচার্টোর পূর্করতান্ত 383 মুরেশরের নৈক্ষ্ম্যাদিক এছ- শকরের ঘারাবতী গ্রমন निर्मान **3**68 স্বরেশবের অচ্তি-ভাষ্যে বার্ত্তিককরণ ও অন্যান্য শিব্যগণের ভাষ্যে পৃথক শঙ্কারের অবস্তীপুরী গমন ও পৃথক নিবন্ধ করণ ১৬৭ ভান্ধর সহ বিচার ১৩শ সর্গ পদ্মপাদ যোতির তীর্থযাতার্গ গ্মন :৬৯ मकरत्त कननीमभील गमन ও মাতার মোক্ষার্থ নিবগণ- ও শাস্তি **অভা**হরেন ও বিস*ভ*জন এবং গৌড়পাদ স্বামীর সমাগয

731 শক্ষর-মাভার বৈকুঠে গমন এবং ভাঁচার মৃতদেহ দাহ ও বিপ্রগণ প্রতি শঙ্করের 19.9 ১৪**শ** সর্গ ও শারদাদেবীর মূর্ত্ত্রি সনন্দ্রের তীর্থধাতা বিবরণ ১৭৮ বিনফ **প**ঞ্চপদিকা ও নাটক मञ्जूषार निधन ১৫শ সর্গ শকরের দিগিজ্জয়ে সুধন্ধা ু রাজার সাহায্যগ্রহণ ১৮৬ কাপালিগণের সহিত রাজার যুদ্ধ ও কাপালিধংশ নীলকণ্ঠমত শঙ্করের বিচার ও নীলকণ্ঠ পর্বাঙ্গয় শ্রীক্ষের পূজা, মাহান্য্য-ঘোষণা বৈষ্ণবগণের ভূজ-ষয়ে ভপ্তচিক্ত নিবারণ ভাষর ও দৈগধর এবং নানা দেশ জয় २३७ ১৬শ সর্গ শকরের ভগন্দর রোগোৎপত্তি

পৃঠা প্রকরণ প্রা
কান্মীর হইছে শহনের শৃক্তপর্বতে যাত্রা এবং সেধান
হইতে বদরীবনে গমন ২৩৮
শহরের শিবশরীর আাবিভাব
ও কৈলাশে গমন ২৩৮
২০০ গ্রন্থ সম্পূর্ণ ২৪২

# শঙ্করাচার্য্যের অবভারের সময়।

কলির প্রারম্ভে ২০০বর্ষে জরাসন্থানামা মগধাবিপতি ছিলেন,
শ্রীকৃষ্ণ ও ভীমার্জ্জুন যাইয়া তাঁহাকে নই করেন, সেই বংশে
বিংশতি পুরুষান্তর সুধয়ানামা নরপতি হইলে, কুমার লভট্ট-পাদ বৌদ্ধক্ষয়ে এবং শঙ্করাচার্য্যদিগিল্বয়ে উক্ত সুধয়া
রাজ্ঞার সাহায্য প্রাপ্ত হইয়াছিলেন। সে সময় কলির ২০০০ ছই
সহস্র বর্ষ বা কিঞ্চিং ন্যুনাবিক ছিল। অধুনা কলির গতাদা
৪৯৭৩, শক:কা ১৭৯৪ গণনা করিলে শঙ্করাচার্য্যের অবতার
কিঞ্জিং ন্যুনাধিক প্রায় ৩০০০ তিন সহস্র বর্ষ গত, লিখিত
আচার্য্য সকল তৎকালের স্পাই প্রতীত হয়।

গ্রী কাশীদাস মিত্র।



# শঙ্কর বিজয় জয়ন্তী।

**--**:::::-

যিনি বেদান্তবেদ্য, সচ্চিৎস্থখ স্বরূপ, নিখিলাত্মা, বুদ্ধির অবেদ্য, অথচ অনবেদ্য, অনুভূতি রূপ, যাঁহার প্রকাশে জগৎ প্রকাশ পাইতেছে, এবং যাঁহার সত্তা-ক্ষ্যুর্তি আশ্রয়ে অসত্য সকল সত্যরূপে ভাসমান রহিয়াছে, সেই প্রত্যগভিন্ন পূর্ণ প্রমাত্মাকে আশ্রয় করি।

সচ্চিদানন্দ পরব্রহ্ম শুদ্ধ শিব, স্ব মারাতে উমাকান্ত চন্দ্র-মোলী শঙ্কররপ হইয়া ত্রিলোক রক্ষা করিতেছেন। কলিযুগের প্রারম্ভে, সেই লোক-শঙ্কর মহেশ্বর, লোক সকলের হিত সাধন ও বেদমত সংস্থাপন জন্য নিজ মায়াতে শঙ্করাচার্য্যরূপে অবনীতে অবতীর্ণ হইয়া অসার মত সমস্ত নিরস্ত এবং শুভি সম্মত অদ্বৈত মত প্রকাশ ও সংস্থাপন করিয়াছেন, আর শাস্ত্ররূপ বাগ্জাল মহারণ্যে ভ্রাম্যমান প্রাস্ত জনগণকে স্বধাম প্রাপ্তির স্থানর ও সরল পথ দেখাইয়া সকল তাপ হইতে বিমুক্ত করিয়াছেন, এমত করুণানিধি বেদান্তাম্মুজ-ভাস্কর ভিক্ষুবেশধারী শঙ্করাচার্য্য স্থামীর চরণ সরিদিজ দ্বন্দ্ব পুনঃ প্রনঃ প্রণাম করি।

হে দয়নিধে ! কারুণ্য জলধে ! এ অকিঞ্চন স্বীয় বুদ্ধি উদ্দেশে তোমার অভুত চরিত্র ভাষা শব্দাবলিতে কীর্ত্তন করিতে অভিলাষী হইয়াছে, কিন্তু সে অপার সিন্ধু সন্তরণে উত্তীর্ণ হওয়া ছর্বল বুদ্ধির সাধ্যায়ন্ত নহে, কেবল তোমারই অনুকম্পা একমাত্র সাহস। হে প্রভা ! শ্রীমান তোটকাচার্য্যের প্রতি কুপা প্রকাশ করিয়! সরস্বতীর নিয়োণ্য লারা যেরূপ তাঁহাকে সর্ব্ব-বিদ্যা-বিশারদ করিয়াছিলে, এবং দীনা বিপ্রপত্নীর করুণা-রুমান্নিত বাক্যে প্রসম হইয়া কমলা কর্তৃক যেরূপ তাঁহার গৃহ স্বর্বেণ পূর্ণ করিয়াছিলে, অধুনা এই শরণাগতের প্রতি সেইরূপ কিঞ্চিৎ কুপা কর, যাহাতে বঙ্গভাষায় তোমার গুণানুকীর্ভন স্বরূপ এই 'শেঙ্কর-বিদ্যা-জয়ন্তী' নির্বিদ্মে ও অনায়াসে সম্পূর্ণা হয়।

হে জ্ঞপ্তিরূপে ! অনিক্রনা সরস্বতি ! তুমি মহাবাক্যরূপে প্রতির শিরোরত্ব ও বিধিমুখে বেদের শোভাশালিনী হৃদ্য় বাসিনী হইয়া রহিয়াছ। এই "শঙ্কর-বিজয় জয়ন্তী" ভাষা রচনা বিষয়ে কিঞ্চিৎ অনুকম্পা প্রকাশ কর, এ অসাধ্য সাধনে তোমার সাহাস্য ব্যতিরেকে কার্য্য সিদ্ধি হওয়া সাধ্যায়ন্ত নহে। হৃদয়-সরোজে বিরাজমানা হইয়া বুদ্ধিকে বলাধান, বাক্যকে ক্রুরণ, হস্ত ও লেখনীকে সঞ্চালন কর। গল্পীর ভাবার্থ ও তুর্কোধ শক্ষার্থ সকল তোমার কূপা ভিন্ন বোধ্যম্য হওয়া অসম্ভব।

পূর্বতন কবীন্দ্র আচার্য্য মহাত্মাগণ, শ্রীমচ্ছস্কর স্বামীর জীবন চরিত্র ''শঙ্কর-দিগ্বিজয়'' নামক গ্রন্থে যথাভূত আনু-, পুর্বিক সংস্কৃত শ্লোকাবলিতে প্রণয়ন করিয়া অখিল জন- গণকে সুধাভিষিক্ত করিয়াছেন। রহৎ ও লঘু ছুই প্রকার গ্রন্থ প্রকাশ আছে। তন্মধ্যে মাধবাচার্য্য দীর্ঘছন্দ শ্লোকে যে "শঙ্কর দিগ্বিজয়" প্রণয়ন করিয়াছেন, শব্দ ও ভাবের গান্তীর্য্য জন্য তাহা সাধারণের বোধগম্য নহে। মহাত্মা সুকবি সদানন্দ সাধারণের উপকার মানসে, সরল ভাবে ও কোমল শব্দে যে শন্তুচরিত্র প্রকাশ করিয়া "দিগ্বিজয়সার" আখ্যা প্রদান করিয়াছেন, অকিঞ্চন সেই সার গ্রন্থ অবলম্বন করিয়া বঙ্গভাষায় "শঙ্কর-বিজয়-জয়ন্তী" লিখিতে প্রবর্ত্ত হইল, কিন্তু পাণ্ডিত্য বিরহে চিত্তে ক্লোভের উদয় হইতেছে। অতএব ধীরগণ সমীপে বিনতি পুরঃসর নিবেদন, যেন তাঁহারা পর-দোধ-ক্ষমা-বৈর-স্বভাবে ভ্রমাংশ সংশোধিত করিয়া অকিঞ্চনকে ক্তজ্ঞতা সূত্রে আবন্ধ করেন।

এইক্ষণে সমাসত কিঞ্ছিৎ আত্মবিবরণ নিবেদন করিতেছি। নবদীপাধিপতির অধিকারে উলা নামে প্রসিদ্ধ প্রাম,
অধুনা রাজাজাতে বীরনগর আখ্যাতে প্রথিত। পূর্বতন
সময়ে উক্তপ্রামে ৺ রামেশ্বর মিত্র মহাশয়ের অধিবাস ছিল,
তিনি ঢাকার পাদসাহের নিকট সম্মানিত হইয়া মুস্তোফী
পদবী প্রাপ্ত হইয়াছিলেন। রামেশ্বর মিত্র মহাশয়ের নয় পুত্র,
জেষ্ঠ ৺ রঘুনন্দন মিত্র, তিনি আপন নয় পুত্রের সহিত
শ্রীপুর নামক প্রামে বাস করেন; তৃতীয় ৺ অনন্তরাম মিত্র,
তাহার ছই সংসারে আট পুত্র, প্রথম সংসারের ৺ হরিরাম
বিত্র প্রভৃতি ছয় পুত্র স্থারিয়া প্রামে গঙ্গাবাস উপলক্ষে অবহিতি করেন। হরিবাম মিত্র মহাশয়ের পুত্র ৺ গোবিন্দচক্র

মিত্র, ইনি ইংরাজ রাজ্যে কালেক্টরের দেওয়ানি কর্ম্ম করিয়া দেওয়ান বলিয়া বিখ্যাত ছিলেন। তাঁহার পুত্র 🛩 কালিদাস মিত্র, কালিদাস মিত্র মহাশয়ের আট পুত্র, তন্মধ্যে জ্যেষ্ঠ অকিঞ্চন শ্রীকাশীদাস মিত্র প্রারদ্ধ বেগে উত্তর পশ্চিম দেশে আসিয়া বহুদিন দৈবাধীনতায় বিষয় কর্ম্ম করিয়া পিতা-মাতার কাশীলাভ হইলে, শেষাবস্থাতে বারাণসী আশ্রয় করত তথায় অবস্থিতি করিতেছি। পূর্ব্ব বিষয় কর্ম্মের সহিত মধ্যে মধ্যে সাধু মহাত্মাগণের রূপাদৃষ্টিতে পতিত হইয়া নানা প্রকার জ্ঞানবার্ত্তা শ্রবণ করিয়া আপন জন্ম ও জীবন সফল বোধ করি। সৎসঙ্গ প্রভাবে গদ্য পদ্যাদি ভাষায় কয়েক খানি পুস্তক প্রণীত হয়, যথা ;—অঞ্জন-শলাকা; আত্মানুভূতি কাশিকা; শক্তিতত্ত্বদার; গুপুলীলা; প্রয়াগ মাহাত্ম্য; বিবেক রত্নাবলি; বিচারদীপিকা; জ্ঞান-রদায়ন; তত্ত্বপ্রকাশ; বিচারতরঙ্গিণী; প্রেমানন্দলহরী; ও সজ্জনরঞ্জন। অধুনা "শঙ্কর দিগ্বিজয়" বঙ্গভাষায় অনুবাদ করিয়া ''শঙ্কর-বিজয়-জয়ন্তী'' প্রকাশ করিতে প্রবর্ত্ত হইয়াছি। বুধগণের নিকট ইহা সমাদৃত হইলে সমুদায় শ্রম সফল জ্ঞান করিব।

# শঙ্কর-বিজয়-জয়ন্তী।

প্রথম সর্গ।

---

শিবের নিকট্ দেবগণের বিজ্ঞাপন।

একদা, অমরর্ক্দ, সনাতন ধর্ম্মের গ্লানি ও সদাচারের অবসান নিবন্ধন ভারতভূমির ত্রবন্থা সন্দর্শনে সাতিশয় বিষণ্ণ চিত্ত হইয়া, মানবগণের হিতসাধন এবং স্ব স্থ রতি রক্ষণ উদ্দেশে কৈলাস-শিখরাসীন ভূতভাবন ভগবান্ ভবানীপতির সন্মিধানে উপস্থিত হইলেন। তাঁহারা ত্রিলোকনাথ স্মরহরের চরণাম্বুজে বারম্বার প্রণত হইয়া কর-পুটে দণ্ডায়মান হইলে, ভূতেশ কুশল জিজ্ঞাসা করিলেন। স্মরগণ নিবেদন করিলেন, মঙ্গলময় শ্রীচরণ দর্শনেই সমস্ত কুশল। হে সর্বস্ত ! আমারদিগের হিত আপনাতে অবিদিত নাই, তথাপি আর্ত্ত স্থার্থী-জনের স্বার্থ জ্ঞাপন করা চিরপ্রসিদ্ধ আছে, বিশেষ ক্ষুধার্ত্ত বালকের রোদন জননীর স্নেহ বর্দ্ধনের কারণ হয়। আমরা সেই জন্য ভারতবর্ষের তুরবন্থা কিঞ্চিৎ নিবেদন করিতে আসিয়াছি, শ্রবণ কর্জন।

বিষ্ণু বুদ্ধাবতার হইয়া সোগতগণকে (১) বঞ্চনা করিয়াছি-লেন। তিনি যে মত প্রচার করেন তাহাতে কায়িক আলাদ ও ধন ব্যয় নাই বলিয়া অধুনা মানবগণ প্রায় সকলেই তন্মচের

১ मृत्रावामी दर्शक्षशनरक।

অনুগামী হইয়াছে। বুদ্ধ-প্রণীত বুদ্ধাগম নামক গ্রন্থ অবলম্বন করিয়া দর্শন-দূষক বৌদ্ধগণ পৃথিবী-মণ্ডলে পরিপূর্ণ
হইয়াছে। বর্ণাশ্রম ও তদ্ধর্ম কর্ম্ম সকল ক্রমে লুপ্তপ্রায় হইতেছে। লোক সকল শ্রুতি-বিদ্বেষী পাষ্ণও হইয়া উঠিয়াছে।
দিজগণ সন্ধ্যাদি ক্রিয়া রহিত এবং যাগ্যজ্ঞ ক্রিয়াকলাপ
লোপ হইয়াছে। মূর্খ সকল নৈষ্ঠিক-ধর্ম্ম সংন্যাসের নিন্দাতে নিরত রহিয়াছে। জ্ঞান বৈরাগ্যের বার্ত্ত। ছুর্ল ভ !!

হে শস্তো! পৃথিবীতে বৈদিক কর্মাচার নম্ট ও লোক সকল ভ্রম্ট হওয়াতে যজ্ঞাদির নাম নাই, অতএব যজ্ঞভাগ বিনা আমরা কিরূপে স্বর্গে অবস্থিতি করিব ? হে কুপানিধে! হে লোকনাথ! ইদানীং লোক-রক্ষার্থ ও জীবের স্বর্গ অপ-বর্গ(১) লাভ জন্য পুনরায় অবনী-মণ্ডলে শ্রোত(২) ধর্মা সংস্থাপন করুন।

#### ---

## শিবের প্রতিক্ষা ও দেবগণের প্রতি সবতরণের আদদশ।

ত্রিলোক-নাথ মহেশ্বর অসরগণের নিকট উক্ত বিবরণ শ্রেবণ করিয়া কহিলেন, দেবগণ! আমি ধ্যানে নিশ্চয় জা-নিয়াছি, লোকে(৩) নির্ত্তিমার্গ জ্ঞান ও বৈরাগ্য উচ্ছিন্ন হইয়াছে। অছৈত মত আমার প্রাণতুল্য প্রিয়, ভবানী, গুহ, গজাবনও আমার তাদৃশ প্রিয় নহে। আমি এক মুহ্ত্কালও তদ্ধির অবস্থিত হইতে পারি না। অতএব সেই প্রম প্রিয়-

ऽ लोक।

ত্য তত্ত্তানের সমৃদ্ধি(১), শ্রোত ধর্ম্মের সংস্থাপন ও ত্রক্ষৃতিদিগের নিধন সাধন জন্য অদ্য প্রতিশ্রুত ইইতেছি, যে,
আমি মনুষ্য দেহ ধারণ পূর্বক শঙ্করাচার্য্য নামে পরমহংস
ধুরন্মর(২) ইইয়া ব্রহ্মা ও ব্রহ্মপুত্র তুল্য চারি জন শিষ্য সমভিব্যাহারে ধরণী-মণ্ডলে বিচরণ করত মনোরথ পূর্ণ করিব।
এবং যুক্তিসহ ব্যাস প্রণীত ব্রহ্মত্বপর সূত্রের স্বয়ং বেদার্থবোধক ভাষ্য প্রস্তুত করিব। অধুনা যাবৎ আমি অবতীর্ণ
না হই, তোমরা মানব-শরীর আশ্রয় করিয়া ন্যায় সংযুক্ত
সমীচীন(৩) বেদ-বর্ম্ম (৪) পৃথিবীতে প্রচার কর। পরে, আমার সহিত সংমিলিত ইইয়া সংন্যাস গ্রহণ পূর্বক নির্ত্তি
মার্গ সংস্থাপন করিয়া স্বস্থানে প্রত্যাগত ইববে।

বিশ্বগুরু-ভূতনাথ দেবগণের প্রতি এবম্প্রকার আদেশ করিয়া ক্ষণকাল ভূফীস্তাব অবলন্ধন করিলেন। পরে, কুমা-রের প্রতি নেত্রপাত করিয়া কহিলেন, হে সৌম্য! জগছন্ধরণ বিবরণ শ্রবণ কর। ত্রিকাণ্ডাত্মক বেদ উদ্ধারে জগছন্ধত ও তদ্রকণে সমস্ত জগৎ রক্ষিত হয়। বিষ্ণু অংশত ও অনস্ত পৃথক্ অবতার হইয়া মধ্যম-কাণ্ড উদ্ধার করিয়া যোগ-কাণ্ড স্থাপন করিয়াছেন। আমি জ্ঞান-কাণ্ড উদ্ধার করিয়া করিব। দেবগণকে যাহা আদেশ করা হইল, তাহা ভূমি সকলই শ্রবণ করিয়াছ। অতএব, হে শরদিন্দ্-নিভ পুজ্র! অধুনা ভূমি অবনীতে গমন পূর্ব্বক মানব-শরীর ধারণ করিয়া জৈমিনীয়-ন্যায়-বাক্য-বিশিষ্ট কর্দ্ম-কাণ্ডের উদ্ধার এবং

বেদার্থ-বিরোধী সোগত(১) গণকেজয় করিয়া স্বয়ং নৈগমী(২) মর্য্যাদা লাভ কর। হে পুত্র! ভূমি সুব্রাহ্মণ্য খ্যাতি লাভ করিবে। তোমার সাহায্য জন্য, ব্রহ্মা মণ্ডন নামে দিজবর, আর দেবরাজ ইন্দ্র সুধন্বা নামে ভূপতি হইবেন। শস্তু-প্রিয় সেনানী,(৩) এরপ আদিষ্ট হইয়া তদকুরপ অকু-ষ্ঠান করিতে স্বীকৃত হইলেন।

তদনন্তর সুরপতি ইন্দ্র, কৈলাদ-পতি শঙ্করের আদেশে, ভূতলে জন্ম গ্রহণ করিলেন। তিনি সুধন্ধা নামে ধার্ম্মিক-প্র-বর ভূপতি হইয়া ধর্মে পৃথিবীকে প্রতিপালন করিতে লাগিলেন। তাঁহার শাদন কালে ভূলেনিক স্বলোক তুল্য এবং ভারতভূমি অমরাবতীর ন্যায় প্ণ্যভূমি হইয়া উঠিল। রাজা স্বয়ং সর্বজ্ঞ হইয়াও কুমারের সমাগম প্রতীক্ষায় অসৎ বৌদ্ধ শাস্তে কৃত্রিম আস্থা প্রদর্শন পূর্বক বৌদ্ধগণকে একত্র সংমিলিত করিয়া রাখিলেন।

**--**000--

যড়াননের ভট্টপাদ অবতার ও সুধন্ধ। নৃপতির সহিত সমাগন।

এদিকে তারকারাতি। পৃথিবীতে জন্ম পরিএহ করিয়া ভট্টপাদ্ধ নামে সর্ব্ব-শাস্ত্র-বেত্তা পণ্ডিতাগ্রণী(৫) হইলেন। জৈমিনী-সূত্র কর্মমীমাংসার গৃঢ় তাৎপর্য্য প্রকাশ করাই তাঁহার উদ্দেশ্য ছিল। তিনি তন্মতে দিখিজয় করিতে আরম্ভ

১ শূন্যবাদী বেছি।

৪ কার্ভিকেয়।

<sup>.</sup> २ (वषमर्म-(वखा, देविषकी।

৫ পগ্রিত-শ্রেষ্ঠ।

৩ সেনাপতি কার্ডিকেয়।

<sup>💌</sup> ইঁ হার নাম কুমারলভট্ট বিখ্যাভ আছে।

করিলেন, এবং ক্রমে দকল দেশ জয় করিয়া পর্য্যটন করিতে করিতে সুধন্ব। নরপতির পুরীতে আসিয়া উপস্থিত হইলেন। ভূপাল তখন দোগত-পণ্ডিত ও বৌদ্ধ-অমাত্যগণে পরিবে-ষ্টিত হইয়া সভামধ্যে সিংহাসনোপরি অধ্যাসীন ছিলেন, বিদ্যানিধি সৎপুরুষের আগমন বার্ত্তা শ্রবণে হর্ষোৎফুল্লমনে প্রত্যান্তামন (১) পুরঃসর তাঁহাকে গ্রহণ করিয়া যথোচিত সৎ-কারের সহিত অভিবাদন (২) করিলেন। পণ্ডিত-প্রবর প্রহাউ-চিত্রে নরপতিকে আশীর্কাদ করিয়া তৎপ্রদত্ত কাঞ্চনাসনে উপবিষ্ট হইলেন। স্থধাকর যেমন রজনীকে শোভাযুক্ত করে, তিনিও দেই সভার তদ্ধপ সোভা সম্পাদন করিলেন। তখন তাঁহার ও ধরণীপতির পরস্পার কুশল-প্রশ্ন ও বিবিধ সম্ভাষণ হইতে লাগিল। এমত সময়ে সভা সমীপস্থ কোন বিটপি ৩ে) আপ্রিত কোকিল কুজিত (৪) প্রুতিগোচর হইল। পণ্ডিতা-গ্রণী তদ্ব্যাজে (৫) রাজাকে এই বোধগর্ভ শ্লোকটি কহিলেন. যাহাতে বুদ্ধবুদ্ধি প্রলাপী সোগতগণের চিত্তে ক্ষোভ সঞ্চার হয়। শ্লোক যথা;—

> মলিবৈশেষরসঙ্গতে শতিঃ কাককুলৈঃ পিক। শ্রুতি দুবকনির্ভাবিদঃ স্লাঘ্যনীয় ভদাভবে।।

অর্থ। হে পিক (৬)! মলিন, শঠ, শুতি-দূষক-রবকারী কাক-কুলের সহিত যদি তোমার সঙ্গ না থাকে তবে সংসারে শ্লাঘ্যনীয় বটে।

- ১ মান্য ব্যক্তি আসিলে অগ্রে গিয়া আনয়ন।
- ় ২ পাদস্পর্শ পর্বাক প্রধান।
  - ১ রক। ৪ রব। ৫ সেই ছলে। ৬ কোকিল

ইঙ্গিতার্থ। পিক রাজস্থানীয়; কাক-কুল বৌদ্ধ-কুল স্থানীয়; শ্রুত-দূষক এক পক্ষে শ্রবণ ছুঃসহ, পক্ষান্তরে বেদ নিন্দক। ইহার তাৎপর্য্য এই, যে, হে মহারাজ! যদি মলিন, শঠ, বেদ-নিন্দক বৌদ্ধ-কুলের সহিত তোমার সঙ্গনা থাকে তবে সংসারে শ্লাঘ্যনীয় বটে। স্থতরাং শঠ বৌদ্ধ-পণ্ডিতগণ এই তাৎপর্য্য-গর্ভিত-বাক্য শ্রবণ করিয়া চরণস্পৃষ্ট ভূজঙ্গ ভূল্য ক্রোধে উচ্ছলিত হইয়া উঠিল। অসাধারণ ধীশক্তি সম্পন্ন, মেধারী পণ্ডিতবর যুক্তি কুঠার দ্বারা বুক্ধ-সিদ্ধান্ত পাদপ (১) সমূল দ্বিন্ন ভিন্ন করিয়া সেই বিদারিত গ্রন্থ ইন্ধনে (২) বৌদ্ধগণের ক্রোধরপ জ্বালা সন্ধ্রনিত করিলেন। পরস্পারের বিচারে উপন্যাস-আক্ষেপ (৩) খণ্ডন জনিত নির্ঘোষে (৪) প্রায় রসাতল ভেদিত হইয়া উঠিল। ভট্টপাদ বুধেন্দ্র কর্তৃক তৎপক্ষ ক্ষীণ হইল।

ে বৌদ্ধগণ প্রক্ষীণ-দর্প হইলে, ভট্টপাদ, নৃপেন্দ্রকে ভূয়দী প্রশংসা করত বহুল প্রকার বেদ বাক্য প্রবোধন করিলেন । তখন নরপতি কহিলেন, জয়াজয় প্রতিজ্ঞানের উপায় এই, যিনি উন্নত গিরিশৃঙ্গ হইতে পতিত হইয়া অব্যয়-শরীর হই-বেন, তাঁহার মত সত্য ওপ্রামাণ্যরূপে গৃহীত হইবে। এতদাক্য শ্রবণে সকলে পরস্পর মুখাবলোকন করিতে লাগিলেন, কিন্তু ভট্টপাদ বেদ নিষ্ঠতা বলে তৎক্ষণাৎ বেদ স্মরণ করিয়া শিখর-শেখরে(৫) সমারোহণ পূর্বক "যদি বেদ সত্য হয় তবে কোন হানি হইবে না" ইহা কহিয়া গিরিশৃঙ্গ হইতে

১ রুক্ষ। ২ কাষ্ঠে। ৩ ভর্ক পূর্বপক্ষ। ৪ শব্দে।

化 外有写 門(第1

পতিত হইয়া তুলাপিগুতুল্য ধরাগত হইলেন। অহো! শ্রুতি-আত্মা শরণ্যগণের ব্যসন(১) অবশ্যই ছিন্ন হয় তাহাতে সংশয় নাই।

#### কুমারের জয়।

এতদদ্ভুত কর্ম্মের বার্ত্তা প্রবণে, যেমত মেঘনির্ঘোষে(২)
শিখিপুঞ্জ নিকুঞ্জ (৩) হইতে বহির্গত হয়, সেইরূপ দিখিদিক
হইতে দিজগণ সমাগত হইতে লাগিলেন ৷

সুধন্বা ভূপতি শৈল হইতে পতিত ভট্টপাদকে সুস্থ-শরীর সন্দর্শন করিয়া শ্রুতিতে অতীব শ্রদ্ধাযুক্ত হইলেন, আর খল-সংসর্গ-দোষিত আপনাকে বহুতর নিন্দা করিলেন ।

শঠ বৌদ্ধগণ সমতের প্রামাণ্য প্রতিপাদন জন্য ভূপতিকে কহিলেন, পৃথীনাথ! মন্ত্র মহৌষধি দ্বারা দেহ রক্ষা
সম্ভব, ইহাতে মতের প্রামাণ্য কি ? দুর্ব্বোধ বৌদ্ধগণের
প্রত্যক্ষ বিষয়ে অন্যথা কল্পনা করাতে নরপতি অত্যন্ত ক্রোধবিক্ত-চিত্ত হইলেন এবং উগ্রতর অন্য সদ্ধি নির্দ্ধারণ করিয়া, এই অনুজ্ঞা প্রকাশ করিলেন, যে, অধুনা একটি প্রশ্ন
করিতেছি, যাঁহারা তাহার প্রকৃত উত্তর প্রদানে অক্ষম হইবেন, তাহারদিগকে পাষাণ যত্ত্রে বিনষ্ট করিব। ভূপতি
অতিশয় রোষ-পরবশে ঐ রূপ প্রতিজ্ঞা করিয়া আশীবিষ(৪)
গর্ভিত(৫) একটি কল্স আনয়ন পূর্ব্বক কহিলেন, পণ্ডিতগণ!
বলুন্ ইহাতে কি আছে ? ইহা প্রবণে সৌগত বিপ্রগণ ''কল্য

১ বিপৎ। > মেঘ ধনিতে।

৩ বন।

১ সার্

প্রাতে নির্ণয় করিব " বলিয়া প্রস্থান করিলেন। তাহারা স্ব স্থ ভবনে গমনানন্তর সলিলে ময়কণ্ঠ হইয়া ভাস্করের আরাধনা করিলে, তিনি প্রাত্নভূত হইয়া বক্তব্য বিষয় ব্যক্ত করিয়া তিরোহিত হইলেন। প্রাতে সৌগতগণ সমবেত (১) ও রাজ সমীপে সমুপস্থিত হইয়া কহিলেন, এই ঘট মধ্যে সর্প আছে। আস্তিক ব্রাহ্মণগণ অমান-বদনে উক্তি করিলেন, কুম্ভ মধ্যে ফ্ণাধর এবং ফণাতে ভগবান্ শয়ান আছেন। এই বাক্য প্রবণে মহীপতির মুখারবিন্দ নৈদাঘ (২) -তাপ-সন্তপ্ত কা-শার(৩) তুল্য, মানি প্রাপ্ত হইল।

এমত সময়ে সংশয়-নাশিনী এই অশরীরিণী-বাণী সকলের শ্রুতিগোচর হইল, ''মহারাজ! ব্রাহ্মণ বাক্য সত্য, তদ্বিষয়ে সংশয় কর্ত্তব্য নহে, এক্ষণে সত্য প্রতিশ্রুব (৪) হও" নর-পতি এই অশরীরিণী-দিব্য-বাণী শ্রুবণ করিয় হর্ষোদিত মনে কলসের মুখাচ্ছাদন উদ্যাটন করিয়৷ তন্মধ্যে মধুরিপুর মধুমূর্ত্তি ভুজগ শয়ান দর্শন করিলেন। তথন ইতর-দর্শন(৫) দ্বারা বিন্যস্ত অখিল সন্দেহ নিরস্ত(৬) হইল।

#### तिक निधन।

দোর্দণ্ড প্রতাপান্বিত সুধন্বা নরপতি উগ্রদণ্ড দণ্ডধরের ন্যায় ক্রোধাবির্ভাবে রক্তাক্ত-লোচন হ'ইয়া পূর্ব্বকৃত প্রতিজ্ঞা পালনে প্রবর্ত্ত হ'ইলেন। বিত্ত-ভোগ-বশবর্তী ভৃত্যবর্গকে অকুজ্ঞা প্রদান করিলেন, যে, দেতুবন্ধ হ'ইতে হিমাদ্রি পর্যান্ত

১ নিলিত। ২ খ্রীয়া। ৩ কুদ্রনদী। ৪ প্রতিজ্ঞাপালক।

৫ জানা দৰ্শন-শাস্ত্র। ৬ নট।

যে স্থানে প্রাপ্ত হইবে, শ্রুতি-বিদ্বেষী(১) বৌদ্ধগণের বৃদ্ধ,
যুবা, বালক, সকলকে বধ কর। যে ব্যক্তি ইহার অন্যথাচরণ
করিবে, তাহার প্রাণদণ্ড করিব। মহায়াগণের উক্তি আছে,
যে, দৃষ্ট-দোরং১) ইউও৩ে) বধ্য হয়। ভৃগু-নন্দন সাক্ষাৎ
জননীর শিরশ্ছেদ করিয়াছিলেন। রাজাজ্ঞা প্রকাশ হইলে
অনেক বৌদ্ধ পূর্ব্ব পশ্চিম প্রদেশে পলায়ন করিল। বৌদ্ধনিধনে-নিযুক্ত রাজ-ভৃত্যবর্গ কর্তৃক বৌদ্ধ-কুল নির্মূল হইল।
ভারতে বৌদ্ধ নাম মাত্র রহিল না। ছুষ্ট সকল নিহত হইলে
শ্রীমান কুমারল ভট্টপাদ সর্ব্বেস্থানে বর্ণাশ্রম ও ধর্ম্মাচার
সংস্থাপন পূর্ব্বক লোক সকলকে শ্রোত-কর্ম্মে (৪) নিয়োজিত করিয়া বিরাজমান রহিলেন। কুমার মুগেন্দ্র (৫) কর্তৃক
জিন (৬) হস্তি নিহত হইলে শ্রুতি-শাখা সকল নির্বিদ্ধে চতুদিগে বর্দ্ধিতা ও বিস্তৃতা হইল।

শস্তুতনয় কুমার নর-শরীর ধারণ পূর্বীক কর্মিগণকে নি-গম বিহিত বর্মে (৭) প্রবর্ত্ত করিয়া স্থিত হইলে, সুর ও নরগণের সুখদাতা লোক-শঙ্কর মহেশ্বর স্বয়ং ভূতলে বিহার করিতে ইচ্ছা করিলেন।

ইতি শ্রীশঙ্কর-বিজয়-জয়ন্তী নাম গ্রন্থে কুমার প্রাচূর্ভাব নাম প্রথম সর্গঃ।।১।।

১ বেদবিরোধী! ২ দৃষ্ট হইয়াছে দোষ যাহার। ৩ গুরুও।

<sup>8</sup> देविषक-करम्म। ৫ मिश्र । ७ दर्शका व शहरा।

# দ্বিতীয় সর্গ।

#### ---

### শিবগুৰুর গৃহে শঙ্করের আবির্ভাব।

ভূতভাবন ভগবান্ ভবানীপতি ভূ-বিহার অভিলাষ করিয়া প্রথমতঃ ধর্মার্দ্রী-ভূমি কেরল-দেশে (১) পূর্ণা নাম্মী তটিনী-তটে(২) স্বয়স্তু-লিঙ্গ রূপে প্রকট হইলেন, এবং তত্ত্রত্য ভূপতিকে স্বপ্নে প্রত্যাদেশ করিলেন, যে, এই স্থানে প্রামাদ নির্দ্রাণ করিয়া সর্কান প্রকটিত শিব-লিঙ্গে আমার পূজা কর। নরপতি প্রবোধ-প্রাপ্তে (৩) বহু-ভাগ্য মানিয়া স্বপ্নাদিষ্ট অমুজ্ঞানুসারে মন্দির প্রস্তুত করিয়া প্রজা নিকরের সহিত উক্ত লিঙ্গার্চ নায় নিরত হইলেন।

সেই স্থানে সর্ব্ব বেদ-বেদাঙ্গ-পারদর্শী বিদ্যাধিরাজ নামে জনৈক দ্বিজবর বাস করিতেন, তাঁহার গৃহে শিবগুরু নামে একটি পুত্র জন্ম ঐইণ করিলেন। শিবগুরু পিতামাতার স্নেহে প্রতিপালিত ও ক্রমে সম্বর্ধিত হইলে যথা সময়ে গুরুর নিকট বিধিবৎ উপনীত(৪) এবং ব্রহ্মচর্য্য অবলম্বন পূর্ব্বক গুরু-গৃহে অবস্থিত হইয়া সাঙ্গোপাঙ্গ সমুদায় বেদ অভ্যাস করিলেন। একদা, গুরু প্রসন্ন হইয়া শিবগুরুকে কহিলেন, বৎস! তুমি বেদাভ্যাস ও বিদ্যালাভে কৃতকৃত্য হইয়াছ, অধুনা স্ব ভবনে গমন করিয়া গার্হস্থ্য ধর্ম আত্রয় ও পিতা মাতার শুনুষা কর। শিবগুরু গুরুর নিকট এরপ আদিষ্ট হইয়া বৈরাগ্য সূচক এবস্বিধ উক্তি করিলেন, প্রভো! গুরু

১ মালএয়ার-দেশে। ২ নদীতীরে। ৩ নিদ্রাভচ্ছে।

৪ কতোপনয়ন।

আজ্ঞা শিরোধার্য্য, কিন্তু সংপ্রতি মনে যে সংশয় উপস্থিত হইয়াছে তমিরাস (১) জন্য কিঞ্চিৎ নিবেদন করিতেছি। শ্রুতিঃ কহিয়াছেন,

" যদহরেব বিরজেৎ তদহরেব প্রব্রেজৎ "

অর্থ। যে দিবস বৈরাগ্য ছইবে সেই দিবস সংন্যাস গ্রহণ করিবে। আরও কহিয়াছেন,

> " যশিষ্ক নি বৈরাগ্যং ভবেত্তশিন্ দিনে তু তে। প্রজন্ত্যক্তোদ্বাহ। পরং বৈরাগ্য মাশ্রিতাঃ ॥১ ব্রহ্মচর্য্যাদা্ হী ভূত্বা তথেফ্বা বিবিটিধ ম থৈং। পুল্রাকুৎপাদ্য ধর্মেণ মনোমোকে নিবেশয়েৎ ॥২"

প্রথম শ্লোকার্থ। যে দিবস বৈরাগ্য হইবে সেই দিনই অকৃত-বিবাহ পরম-বৈরাগ্য আশ্রায় করত সংন্যাস গ্রহণ করিবে। । দিতীয় শ্লোকার্থ। ত্রহ্মচর্য্য হইতে গৃহী হইয়া বিবিধ যজ্ঞ দারা ঈশ্বরারাধনা করত ধর্মেতে পুক্র সকল উৎপাদন করিয়া মন মোক্ষে নিবেশিত করিবে। ২। গ্রুভিতে এই দিবিধ আদেশ ভৃষ্টি করিয়া সংশায়াবিষ্ট মানস হইয়াছি। হে কৃপানিধে! এতগ্রভয় মতের মধ্যে যাহা গ্রেয়ঃ(২) হয়, তাহা আমাকে নিশ্চয় করিয়া আজ্ঞা করুন্।

অধিকার-তত্ত্ববিৎ গুরু, শিষ্যের এবপ্রাকার ভাব-গর্ভিত বাক্য প্রবণ করিয়া কহিলেন, তাত! অধুনা সাক্ষাৎ মোক্ষ সাধনে অধিকার হয় নাই, প্রথমে গার্হস্থ্যাপ্রম আশ্রয় করি-য়া স্ব ধর্ম্মে ঈশ্বর আরাধনা করিবে, ঈশ্বর প্রসাদে বুদ্ধি শুদ্ধি •হইলে বিবেকাদিতে মতি হইবে। উত্তমরূপ সাধন সম্পর হইলে তখন সাক্ষাৎ মোক্ষ সাধনে প্রবর্ত্ত মনুষ্য ব্রহ্ম প্রাপ্ত হয়।

গুরু শিষ্যের এইরূপ কথা বার্ত্তা হইতেছিল, এমত সময়ে, শিবগুরুর পিতা তথায় আসিয়া উপস্থিত হইলেন এবং অধ্যয়নের উচিত গুরু-দক্ষিণা প্রদান করিয়া পুত্রকে সঙ্গে লইয়া স্ব ভবনে গমন করিলেন। শিবগুরুর বেদ দর্শনাদি দর্বনাস্ত্রে নৈপুণ্য বার্ত্তা শ্রবণ করিয়া, বেদবিৎ সম্পদযুক্ত ব্ৰাহ্মণকে কন্যা-সম্প্ৰদান মানসে, পাত্ৰ-দৰ্শনাৰ্থ নানা স্থান হইতে দ্বিজগণ সমাগত হইতে লাগিলেন। তাঁহারদিগের প্রত্যেকের জাতিকুল করণ কারণাদির পরিচয় প্রদত্ত হইলে, সম-কুল-জাতা পাত্রীই প্রার্থিতা হইল। যাচিত কন্যাদাতা পাত্র-গুণ-লোলুপ হইয়া স্বয়ং কন্যাকে আনয়ন পূর্ব্বক পাণি-গ্রহণ বিধানান্মুসারে শুভক্ষণে ও শুভলগ্নে পরিণয় কার্য্য সম্পাদন করিলেন ী দিজবর-শিবগুরু, সুভদ্রা নাম্মী সেই রূপ ও গুণবতী, সুশীলা, পতিব্রতা ভার্য্যাকে লাভ করিয়া তৎ সহবাদে বিবিধ দাম্পত্য সুখ সম্ভোগে কাল যাপন করিতে লাগিলেন।

এই ভাবে কিয়ৎকাল অতীত হইলে দম্পতীর অন্তঃকরণে পুজাভিলাষ উৎপন্ন হইল, কিন্তু বহুকাল গত হইল আশা ফলবতী হইল না। একদা, সাধ্বী পুজ দর্শনে উৎক্ষিতা হইয়া পতিকে সবিনয়ে নিবেদন করিলেন, স্বামিন্! পুজ কামনাতেই চির্নদিন অভিবাহিত হইল, কিন্তু অদ্যাবধি পুজ মুখাবলোকন অদৃষ্টে ঘটিল না। পুজ হীন গৃহ উষর(১) ও বন

১ নকভূমি।

তুল্য। পুত্র বিনা ঐহিক বা আমুত্মিক (১) সুখ সাধন হয়না। মনুষ্য পুত্রমুখ দর্শন করিয়া পুশ্লাম নামক নরক হইতে উদ্ধার হয়। লোকে পুত্রহীনের নাম প্রাতে কেহ গ্রহণ করে না। পিতৃগণ বংশে পুত্র কামনা করেন, পুত্র জন্মিলে তাঁহার-দিগের আনন্দের সীমা থাকে না, তাঁহারা করতালি দিয়া নৃত্য করেন। আর মনুষ্যের শেষাবস্থায় পুত্র সেবা ও পালন এবং উপরত হইলে শ্রাদ্ধাদি পিও দান করিয়া পরলোক রক্ষা করেন। যে কামিনীর কুক্ষিতে পুত্র না জন্মে সে বন্ধ্যা বলিয়া লোকে ঘূণিতা হয়। পুত্রবতী রমণীগণ সমাজে তাহার সম্মান থাকে না, সে তাহারদিগের কটাক্ষিতা হইয়া সর্ব্বদা লজ্জিতা থাকে। নিরপত্যা কামিনী পতিরও অপ্রিয়া হয়। পুত্র মুখ দর্শনে পিতা মাতার যে অদ্ভুত আনন্দ জন্মে তাহার উপমা নাই। পুত্র যখন মধুর-স্বরে মা বলিয়া ভাকে তখন জননীর অন্তঃকরণে যে কি অনির্বাচনীয় সুখের আবি-ভাব হয় তাহা বলা যায় না। হে নাথ! এমত পুত্র রত্নে বঞ্চিত থাকিয়া এ র্থা জীবন ধারণে কি ফল? নানা প্রকার উপায় চিন্তা করিলাম, কিন্তু কিছুতেই অভিফ সিদ্ধ হইল না। অধুনা আমার মনে এই দৃঢ় প্রত্যয় হইতেছে, যে, আমরা একান্তভাবে সর্ব-ফলদাতা মহেশ্বরের শরণাপন্ন হইয়া প্রা-ভক্তিতে তাঁহার আরাধনা করিলে সর্বজ্ঞ ও সর্ব্ব-গুণসম্পন্ন স্থত লাভ করিতে পারিব। সর্বশাস্ত্রে শুনা যাইতেছে. মহেশ্বরের সেবা করিয়া কেহ কথন অভিষ্ট লাভে বঞ্চিত হয় নাই।

১ পারলো কিক।

দিজবর-শিবগুরু, প্রিয়ম্বদা প্রণায়নীর এবম্বিধ প্রিয় বাক্য প্রবণে অতীব হর্ষযুক্ত হইয়া পূর্ণা-তীরস্থ শিবালয়ে নিত্য সংস্থিতি পূর্ব্বক সপত্নিক শূলপাণির আরাধনাতে দৃঢ়-ত্রত হইলেন, এবং ঐকান্তিক ভক্তিভাবে তদ্গত চিত্ত হইয়া . কঠোর তপদ্যার সহিত কায়-মনো-বাক্যে পূর্ব্বোক্ত স্বয়স্ভূ-লিঙ্গের অর্চনা করিতে লাগিলেন। এইরূপে বহুদিন অতীত হইল। একদা, দ্বিজবর-শিবগুরু তপশ্চর্য্যা(১) করিয়া সেই স্থানে নিদ্রিত হইলে, ভক্ত-বাঞ্ছা-ফলদাতা বরদেশ্বর স্বপ্নে ব্রাহ্মণ বেশে ভাঁহাকে কহিলেন, বিপ্রবর! কি বর প্রার্থনা কর? শিবগুরুও স্বপ্পাবস্থাতেই কহিলেন, পুত্র প্রদান করুন্। মহেশ্বর কহিলেন, সর্বজ্ঞ এক পুত্র, কি নিগুণ বহুপুত্র ? শিবগুরু কহিলেন, রূপানিধে ! তোমার সদৃশ সর্বজ্ঞ এক পুত্র হউক, বহু পুত্র প্রার্থনা করি না। মহেশ্বর তথাস্ত বলিয়। অন্তর্হিত হইলেন। শিবগুরু-দ্বিজবরেরও নিদ্রা ভঙ্গ হইল। তথন তিনি নিজ পত্নীকে ডাকিয়া কহি-লেন, অয়ি ভদে! আমারদের মনোবাঞ্চা পূর্ণ হইয়াছে, অদ্য দেবাদিদেব মহাদেব হইতে বর প্রাপ্ত হইয়াছি। শিবগুরু ভার্য্যাকে এই অয়ত-স্রাবণী-বাণীতে জীবন দান করিয়া, তদ্দিনে দেবতা ব্রাহ্মণগণকে বিবিধ অর্চ্চনাতে পরিতৃপ্ত ক-রিলেন, এবং অতিশয় আনন্দে শস্তু-তেজেতে যুক্ত হইয়া তপঃ-শোধিত-ক্ষেত্রে সেই তেজঃ সেচন করিলেন। দৈবকী ্যেমত বৈঞ্ব-তেজে তেজোযুক্ত। হইয়াছিলেন, সাধ্বী সতী সুভদ্রাও সেইরূপ পতি সঙ্গে শিব-তেজেতে সম্পন্ন। হইলেন।

১ তপদ্যাচরণ।

চির-পালিত-আশা-লতাকে ফলোন্মুখী দেখিয়া দম্পতির আনন্দের পরিদীমা রহিল না। ক্রমে গর্ভের নিয়মিত কাল সম্পূর্ণ হইলে, সুমুহুর্তে ও শুভলগ্নে পঞ্চ গ্রাহের উচ্চাব-স্থিতি কালে, সতী, শঙ্করাখ্য জগদগুরুকে বালক রূপে প্র-সব করিলেন। মেঘমগুল ভেদ করিয়া যেন পূর্ণ-শরচ্চত্র প্রকাশ পাইল। সংসার ইইতে তমোরাশি এককালে অপ-নীত হইল। গন্ধবহ শুভ সন্থাদ ছলে সুরভি-গন্ধ লইয়া জগতে প্রবাহিত হইল। দোহুল্যমান-পল্লব-ও-পত্রাবলি তরুগণ যেন আনন্দে করতালি দিয়া নৃত্য করিতে লাগিল। কলধ্বনি দ্বিজকুল(১) বৃক্ষ শাখাতে বসিয়া মধুর নিস্বনে(২) গান করিতে আরম্ভ করিল। বোধ হইল দ্বিজগণ যেন ম-হোৎনবে সমবেত হইয়া সামগানে(৩) লোক বিমোহিত করিতেছেন। মধুকর নিকর মকরন্দ(৪) পান করিয়া হর্ষোৎ-ফুল্লিত-চিত্তে ব্ৰহ্ম-সঙ্গীত করিতে গুঞ্জমান হইল। নিখিল জীব গণের হৃদয়ে অহেতুক আনন্দের সঞ্চার হইতে লাগিল। জনক জননীর সুখ-সিন্ধু হিল্লোলিত ও উদ্বেলিত(৫) হইল। দ্বিজরাজ-শিবগুরু, পুত্র জননোৎসব শ্রবণ করিয়া তৎক্ষণাৎ সচেল(৬) অবগাহন করিলেন এবং জাতকর্ম্ম সম্পন্ন পূর্ব্বক ব্রাহ্মণ গণকে গে। হিরণ্যাদি বহুবিধ দানে পরিতুষ্ট করিলেন।

তদনন্তর জ্যোতির্বে ত্রাগণকে আহ্বান করিয়া সবিনয়ে জাত তনয়ের শুভাশুভের বিবরণ জিজ্ঞাসা করিলেন। দৈব-জ্ববন্দ গণনা করিয়া কহিলেন, লগ্ন, নক্ষত্র ও গ্রহযোগাদি

১ পক্ষিগণ। ২ ধনিতে। ৩ সামবেদ গান করিয়া।

৪ পুষ্পরস। ৫ উত্থলিত, বেলা অভিক্রান্ত। ৬ সবস্ত্র 🕈

দারা বালকের অসাধারণ শক্তি প্রকাশ পাইতেছে। বালক সর্ব্বজ্ঞ এবং অসংখ্য-গুণসম্পন্ন হইবেন। ইনি বেদজ্ঞানে শস্তুসম এবং কারুণ্যে বিষ্ণুভূল্য হইয়া অবনীতে নিষ্কলঙ্ক, ও পবিত্র কীর্ত্তি সমস্ত সংস্থাপন করিবেন। শিবগুরু এই সকল বিবরণ প্রবণ করিয়া অসীম আনন্দে পরিপূর্ণ হইলেন। অতীব হর্ষোন্মত্তে বালকের পর্যায়ুর কথা কিছুই জিজ্ঞাসা করিলেন না। দৈবজ্ঞগণ ধন, দ্রব্য, বস্ত্রালঙ্কারাদি নানাবিধ পুরস্কার লাভ করিয়া স্ব স্ব গৃহে গমন করিলেন।

#### **--**00+--

দেবগণের শাস্ত্রবিৎ গৃহে অবভরণ।

শক্ষর অবনীতে অবতীর্ণ হইলে, অমরগণ ভূতলে শাদ্রবিৎকুলে জন্ম গ্রহণ করিলেন। মৃগাক্ষ(১) পদ্যুপাদ, পবন
হস্তামলক, প্রভাকর গৃহে ও পবন দশাংশে তোটক, উদক,
শিলাদ স্থতিপুত্র, ব্রহ্মা সুরেশ্বর, রহস্পতি আনন্দগিরি;
মতান্তরে অরুণ(২) সনন্দন, বরুণ চিৎস্থুখ, বিধিশাপে রহস্পতি মণ্ডন এবং নন্দীশ্বর আনন্দগিরি হইলেন। এক
সময়ে, সপ্তর্যি ব্রহ্মার পার্শ্বে উপবিষ্ট হইয়া নির্ভরানন্দে
সাঙ্গ-বেদ পাঠ করিতেছিলেন। শারদা, বেদে স্কর-শ্বলিত
প্রবণ করিয়া হাস্য করিলেন। ব্রহ্মা, সরস্বতীকে হাস্যযুক্তা
অবলোকন করিয়া রোষ-পরবশ হইয়া তাঁহাকে অভিশাপ
প্রদান করিলেন, শারদে! তুমি মানব যোনিতে পতিতা
হও। ব্রহ্মা এইরূপ কহিয়া মৌনাবলম্বন করিলে, বাণী খিয়া
ও বিষধা হইয়া ব্রহ্মার প্রসাদ লাভ জন্য বিনয় বাক্যে বহুণ

১ চন্দ্র। • ২ সূর্ব্য।

বিধ স্তব করিতে লাগিলেন, এবং সপ্তর্ষিকে প্রসন্ন করিতেও অনেক প্রকার বিনয়ান্বিতা ও করুণা-গর্ভিতা বাণী প্রয়োগ করিলেন । দয়াশীল, উদার-স্বভাব মুনিরন্দ দয়াদ্র-চিত্ত হইয়া ব্রহ্মাকে সামুনয়ে অনুরোধ করিলেন, প্রভো! শারদাকে ক্ষমা করুন্। পুনঃ পুনঃ এবম্প্রকার অনুরোধ করিলে, ত্রন্ধা সরস্বতীকে কহিলেন, দেবি ! আমার বাক্য অমোঘ(১)। ভূমি পৃথিবীতে গমন করিয়া মানব-যোনিতে জন্ম গ্রহণ কর। যৎকালে শস্তুকে মনুষ্য রূপে দর্শন পাইবে, তথন পুনরায় আমার নিকট প্রত্যাগত হইবে। সরস্বতী, ভ্রহ্মার এরূপ আশ্বস্ত বাক্য শ্রবণ করিয়া অবনীতলে গমন করিলেন, এবং শোণতীরে সৎকুলোদ্ভব দিজবর গৃহে অবতীর্ণা হইয়া, আ-জান দিন্ধা(২) সাঙ্গোপাঙ্গ চতুর্ব্বেদ, ষট্শাস্ত্র ও চৌষট্টি কলাতে পূর্ণা, কুমারী ভাবে অবস্থিতি করিতে লাগিলেন। কেহ কেছ কহেন এখানে নাম লীলাবতী হইয়াছিল। তাঁহার প্রণীত স্ব-নাম-খ্যাত লীলাবতী গ্রন্থ প্রসিদ্ধ আছে। কিন্তু গ্রন্থে নাম সরস্বতী লিখিত আছে।

# সরস্বতী ও বিশ্বরূপের পরিণয়।

একদা, সরস্বতী কুমারী পিতৃগৃহে বিশ্বরূপের সর্ববজ্ঞত্ব, সর্বব-গুণসম্পন্নতা, বেদ-বেদাঙ্গ-পারদর্শীতা ও অলোকিক দৌন্দর্য্যের কথা শ্রবণ করিয়া দময়ন্তী সদৃশী চিত্ত-ক্ষেত্রে গোপনে প্রেমাঙ্কুর রোপণ করিলেন এবং অবিরত অঞ্চবারি

সেচন করিতে লাগিলেন। বিশ্বরূপও সরস্বতীর অলোক-সামান্য রূপ লাবণ্য, মহীয়দী বুদ্ধিরুত্তি, ও সর্ব্ব-শাস্ত্র-পার-দশীতার বিষয় প্রুত হইয়া নল তুল্য প্রেমাসক্ত-চিত্তে তৎ প্রতি চিত্ত সমর্পণ করিলেন। উভয়ের অন্তঃকরণে প্রগার্ট প্রেমের সঞ্চার হইতে লাগিল এবং ক্রমে বিশেষ অনুরাগের চিহ্ন স্থরূপ সকল বিষয়ে বিরাগ উপস্থিত হইল। পরস্পরের সন্দর্শনের উৎকণ্ঠা অতীব প্রবলা হইয়া উঠিল। বিরহানলে সন্তপ্ত ও প্রপীডিত হওয়ায় আহার নিদ্রাদি ক্রিয়া প্রায় পরিত্যক্ত হইল। উভয়েরই কায়িক ক্লশতা ও বিবর্ণতা এবং মানসিক চিন্তাক্লিতা ভাব অবলোকন করিয়া, বন্ধু ও সখী গণ ব্যত্র-হৃদয়ে অন্তর্বতী কারণ জানিবার জন্য সময়ে সময়ে নি-র্ভ্জনে নানা কথা প্রসঙ্গে জিজ্ঞাসা করিতে লাগিলেন, কিন্তু লঙ্গাবশে কেহ কিছুই ব্যক্ত করিলেন না। যদিও উৎকণ্ঠিতা বশে মনোভাব প্রকাশে অভিলাষ হয়, তথাপি, লঙ্গা রূপ ्रिनागराय जिल्ली-वांगी यूथात्रितिक जवकृत्रा थारक । किन्नु, মগ্যদ যেমত শত শত আবরণে আরত থাকিলেও সৌরভ প্রকাশে অবশ হয়, তদ্রূপ প্রেম-রত্ন বহু যত্নে গোপন করিলেও ेराहा উপচারে অন্তর্ভাব প্রচার করে। উভয়ের ভাব ভঙ্গি দারা আন্তরিক ভাব আত্মীয়বর্গের অনুমিতিতে(১) প্রভা-সিত হইয়া উঠিল।

বিশ্বরূপের জনক পুত্রের বৈবর্ণ্যাদি অবস্থা অবলোকন করিয়া, বিষধ চিত্তে এক দিবস বিশ্বরূপকে নিকটে ডাকিয়া

১ অনুমানে।

স্থেষ্য বাক্যে জিজ্ঞাদা করিলেন, বৎদ! তোমার কি চিন্তা উপস্থিত হইয়াছে? আর দেই চিন্তার কারণই বা কি? আমি বর্ত্তমানে কোন্ বিষয়ের চিন্তায় তোমার শরীর শীর্ণ ও বিবর্ণ হইতেছে।

সুপণ্ডিত ধর্মবিৎ বিশ্বরূপ, পরমগুরু জনকাথে মিধ্যা বাক্য কথন অনুচিত বিবেচনা করিয়া নত কন্ধরে(১) মৃত্রু স্বরে উক্তি করিলেন, শোণতীরস্থা বালাই ইহার কারণ। পিতা এই মর্ম্মাবগত হইয়া তৎক্ষণাৎ তুই জন বেদ-পারগ ব্রাহ্মণকে যথারীতি পত্র দিয়া সেই স্থানে প্রেরণ করিলেন। বিপ্রদ্বয় পত্র গ্রহণ পূর্ব্বক শোণতীরে দ্বিজবরের ভবনে সমুপস্থিত হইয়া সরস্বতীর পিতাকে পত্র প্রদান করিলেন। তিনি পত্র পাঠ করিয়া সমুদায় র্ত্তান্ত অবগত ও তাঁহারদিগের বাচনিক সকল শ্রুত হইয়া স্বীয় দয়িতাকে(২) সম্বোধন পূর্ব্বক কহি-লেন, অয়ি প্রিয়ম্বদে ! রাজ-ভবন হইতে বর-পক্ষের তুই জন ব্রাহ্মণ পত্র লইয়া আসিয়াছেন। বিশ্বরূপের নিমিত্ত ভাঁহার পিতা কন্যা সরস্বতীকে যাচিঞা করিয়াছেন। অধুনা কর্ত্তব্য কি ? বিপ্রপত্নী পতির শুভ-সূচক এই বাণী শ্রবণ করিয়া, তনয়ার হৃদয় ও পাত্তের রূপ গুণের বিবরণ অবগত ছইয়ৢৢৢ ন্যায়-যুক্ত এইরূপ উক্তি করিলেন, স্বামিন্! সুযোগ্য পাত্রে কন্যা-সম্প্রদান করিবে এই শাস্ত্র। বিশ্বরূপ অতি যোগ্য পাত্র, বর ঘর উৎকৃষ্ট, আপনি অবগত আছেন। এ কর্ম্ম অবশ্য কর্ত্তব্য, ইহাতে বিলম্বের প্রয়োজন নাই, শুভ কর্ম্ম ্বসত্বর সম্পন্ন করাই শ্রেয়ঃ।

১ গ্রীবায়; স্কন্ধে।

দ্বিজবর, ব্রাহ্মণীর এই যুক্তি-যুক্তা-বাণী শ্রবণ করিয়া, হর্ষে ৭ ফুল্লিত চিত্তে শুভ লগু স্থির করিয়া, মাঙ্গলিক পত্র লেখাইয়া বিপ্রদ্বয়কে সম্মানের সহিত বিদায় করিলেন। তাঁছারা অনতিবিলম্বে জ্যোতিম্বিতী নগরীতে প্রত্যাগত' হইয়া, বিশ্বরূপের পিতাকে পত্র দিলেন। দিজরাজ লিপি পাঠে অভিলাষ সিদ্ধ হইয়াছে, এই মৰ্ম্ম জ্ঞাত হইয়া প্রমা-নন্দে বৈবাহিক কর্ম্মের যথোচিত আয়োজন করিতে উদ্যোগী হইলেন। নির্দিষ্ট কাল সমাগত প্রায় হইলে, বন্ধু বান্ধবগণ সমভিব্যাহারে মহা-সমারোহে বরপাত্র লইয়া যাত্রা করিলেন. এবং নিয়মিত দিবদে পাত্রী-ভবনে সমুপস্থিত হইয়া শুভলুগু পাণিগ্রহণ কর্ম্ম যথাবিধি সুসম্পন্ন করিলেন। বিরহ বিকলিত দ্বয়ের বিচ্ছেদ যামিনী অবসান ও উৎকণ্ঠা রন্ধনী প্রভাত হইল। বিশ্বরূপের পিতা কিছু দিন সেই স্থানে অবস্থিতি পূর্ব্বক কন্যা ও অমাত্যগণের সহিত স্বভবনে প্রত্যাগত হইয়া ্রুমীয় বিত্তানুরূপ মহোৎসব করিলেন।

বিশ্বরূপ ও সরস্বতী প্রমানন্দে বিলাস করিতে লাগিলেন। শতধৃতি ব্রহ্মা অংশরূপে অবনীমগুলে বিপ্রবর্য্য-কুলে
বিশ্বরূপ নামে অবতীর্ণ হইয়া, নিগম-বিহিত বজে ব্রাহ্মণগণকে সংস্থাপন পূর্বক স্বয়ং পত্নীর সহিত কর্ম্মকাণ্ডে স্থিত
হইলেন। বিবিধ বুধগণকে জয় করিয়া গুণ সমূহে বিখ্যাত
হইয়া "মগুন" আখ্যা প্রাপ্ত হইলেন। স্থকবি, নৃপবর-মান্য বিশ্বরূপ শাস্ত্রমতে স্থ গৃহে অয়ি স্থাপন করিয়া শোভা করিলেন।
ইতি শ্রীশঙ্কর-বিজয়-জয়ন্তী গ্রন্থে সগণ শস্তু আবির্ভাব,
ও বিশ্বরূপ সরস্বতী পরিণয় নাম দ্বিতীয় সর্গঃ ।।২।।

# তৃতীয় সূর্গ।

#### ---

### শৈক্ষরের মহিমা

শঙ্কর নিজ মায়াতে দিজবর-শিবগুরুর ভবনে অবতীর্ণ ও বাল্যভাব প্রাপ্ত হইয়া দিত-পক্ষীয় শশিকলার ন্যায় দিন দিন বিবর্দ্ধিত হইতে লাগিলেন। প্রথম বর্ষ বয়ঃ প্রবর্ত্ত সার্থিক দেশ-ভাষা অভ্যাস করিলেন। দ্বিতীয় বর্ষে বর্ণ-বিজ্ঞান ও পুরাণ প্রবণ, তৃতীয় বর্ষে দৈবযোগে তাঁহার পিতৃ বিয়োগ হইল। তৎকালে তিনি কোন স্বাভাবিকী প্রতিভা (১) লাভ করিলেন। চতুর্থ বর্ষে মহেশ্বরের সর্বশক্তি প্রাত্তর্ভূত হইল। পঞ্চম বর্ষে উপনীত (২) হইয়া গুরুর সমিধানে সাঙ্গোপাঙ্গ বেদ অধ্যয়ন কন্নিয়া স্বয়ং তাহার অর্থ-সংযোগ করিতে প্রবর্ত্ত হইলেন। সর্ব্ব-শাস্ত্র ও সর্ব্ব-বিদ্যা সম্পূর্ণ রূপে হৃদয়ে প্রভাসিত হইল। তিনি বেন্দে ব্রহ্মা, ফল সমুহে গার্গ্য, তাৎপর্য্য বোধে বৃহস্পতি, বেদের পূর্ব্বকাণ্ডে সাক্ষাৎ স্বয়ংজৈমিনি, এবং বেদান্ত সিদ্ধান্তে ব্যাসের সমান হইলেন। লোক-গুরু বেদান্ত-সরোজ-বিভাকর শঙ্করের উপমা নাই।

শঙ্কর গুরু-গৃহে অবস্থান সময়ে, একদা, ভিক্ষার্থ গমন করিয়া কোন নিঃস্ব (৩) বিপ্রের ভবনে প্রবিষ্ট হইয়া "ভিক্ষা দেহ" এই বাক্য কহিলেন। বিপ্রপত্নী তদ্বাক্য প্রবণ করিয়া

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ১ নবনবোথের শালিনী প্রজ্ঞা; প্রত্যুৎপন্নমন্তি। ২ ক্লভোপনন্নন ৩ ধনহীন : দরিজে।

বিষণ্ণ মনে কহিলেন, এই সংসারে সেই সুকৃতি জনগণের জীবন ধন্য, যাঁহারা ভবাদৃশ ব্যক্তি রন্দকে সর্ব্বদা ভোজন দানে পরিতৃপ্ত করিয়া স্থীখী হন। আমরা ভাগ্যহীন, দৈব কর্তৃক বঞ্চিত। এই বাক্য কহিয়া আমলক ফল আনিয়া ভিক্ষা দিলেন । দীন-দয়ার্দ্র-ধী শঙ্কর করুণা-রস-গর্ভিণী এই বাণী শ্রবণে দয়ার্দ্র চিত্ত হইয়া তৎক্ষণাৎ পদ্যালয়া কমলাকে স্তৃতি করিলেন। হরিপ্রিয়া শঙ্করের স্তবে সম্ভন্টা হইয়া অবিলম্বে তৎপ্রাঙ্গণে প্রান্তর্ভূতা হইলেন, এবং শঙ্করকে কহিলেন, বটো ! তোমার মঙ্গল, বর গ্রহণ কর। তখন বটুবর লক্ষীকে সমীপবর্ত্তিনী দর্শন করিয়া পুনর্ব্বার স্তুতি করিতে লাগিলেন। কমলা অধিক সম্ভূটা হইয়া কহিলেন, তুমি যমিমিত স্তুতি করিতেছ তাহা অবিলম্বে গ্রহণ কর, আমি স্বয়ং প্রসন্মা হইয়া প্রদান করিতেছি। তথন শঙ্কর, করুণা-রুসাবিষ্ট-বুদ্ধি কুমলার বাক্য শ্রবণ করিয়া কৃহিলেন, দেবি ! যদি ভুমি বিরদা হইলে, তবে এই বিপ্রপত্নীর ভবনে প্রবিষ্ট হইয়া গৃহ স্থবর্ণে পূর্ণ করিয়া স্থিরা হও।

এই প্রকার বটুবর কর্তৃক লক্ষা নিয়োজিতা হইয়া
ত্রুক্ষণাৎ ব্রাক্ষণের গৃহ স্বর্থে পূর্ণ করিয়া অন্তর্হিতা
হইলেন। শঙ্করের কপা-দৃষ্টিতে ব্রাক্ষণ অত্যন্ত সমৃদ্ধিশালী
ও প্রভূত ধনের অধীশ্বর হইয়া সুথে কাল যাপন করিতে
লাগিলেন। ইহাতে বটুবরের স্থপাবনী সৎকীর্ত্তি লোকে
প্রথিত হইয়া সজ্জন সমাজে শরদিন্দু-প্রভা তুল্য প্রকাশ
পাইতে লাগিল, এবং তদবধি ভাঁহার "বেদ-মর্ম্ম-ভর্তা"
খ্যাতি লাভ হইল।

শক্ষর ষষ্ঠ বর্ষ বয়ঃপ্রাপ্তে স্বীয় শক্তিতে বেদ সকলের গ্রন্থি-ভেদ করিলেন। সপ্তম বর্ষে গুরু-গৃহ হইতে সমাবর্ত্তন পূর্বক স্বালয়ে সমাগত হইয়া মাতৃ শুনুষাতে নিরত হইলেন। ঐ সময়ে রাজা রাজশেখর শক্ষরের অসাধারণ ধীশক্তি ও নিখিল গুণসম্পন্নতার বিষয় প্রবণ করিয়া আপন অমাত্যকে শক্ষরের নিকট প্রেরণ করিলেন। মন্ত্রীবর সমাগত হইয়া নরপতির অভিলষিত রক্তান্ত বিজ্ঞাপন করিলে, শক্ষর তাঁহাকে এই সমুক্তর প্রদান করিলেন;—

''ভিকার অজীন-পরিধান শর্মদারি (১) নিগন-প্রাপ্তি, নিজ কর্ম পরিত্যাগ করিরা, হডোগ-পুরোবর্ডি কুভোগে কি প্রয়োজন" ?

মন্ত্রীবর ইহা প্রবণ করিয়া রাজ সদনে গমন পূর্বক তিবিরণ নিবেদন করিলেন। ভূপতি, শঙ্করের বৈরাগ্য ও ধর্ম-গর্ভিত বাক্যে মর্ম্ম অবগত হইয়া স্বয়ং শঙ্কুরের নিকট সমুপন্থিত হইলেন এবং চরণান্তিকে অযুত স্বর্ণ মুদ্রা রাখিয়া প্রণাম করিলেন। শঙ্কর আশীর্কাদ করিয়া কুশল জিপ্সাসা করিলেন। নরপতি, সবিনয়ে স্বীয় রক্তান্ত নিবেদন করিয়া স্থ প্রণীত 'ত্রীতয় নাটক' নিজে পাঠ করিয়া প্রবণ করাইলেন। শঙ্কর, তাহা শুনিয়া অতীব উল্লাস প্রাপ্ত প্রসম্ম হইয়া কহিলেন, নরপতে! তোমার অসামান্য নৈপুণ্য ও সম্কৃতি-কুশলতায় আমি অসীম হর্ব লাভ করিলাম, অধুনা বর গ্রহণ কর। তখন ভূপতি আপনাকে কৃতকার্য্য মানিয়া পুত্র প্রার্থনা করিলেন। শঙ্কর প্রসম্ম মনে তথাস্ত কহিলেন।

শান্তমতি নরপতি, বর প্রাপ্ত হইয়া শঙ্করের অনুমতি গ্রহণ পূর্ব্বক স্বভবনে গমন করিলেন।

মুনিগণের শঙ্করের নিকট আগমন ও শঙ্করের আয়ু কথন। এক সময়ে গোতমাদি মুনিগণ শঙ্করের বৃত্তান্ত আবণ করিয়া, তাঁহাকে দর্শন মানসে তদীয় ভবনে সমাগত হইলেন। শঙ্কর মাতার সহিত আনন্দ-মনে অর্ঘ্যাদি প্রদান পুরঃসর মুনিগণের যথোচিত পূজা করিলেন, এবং মহা হর্ষে ঋষি-রুদ্দের অগ্রে অবনতভাবে ও করপুটে দণ্ডায়মান হইয়া गरिना निर्वापन कतिरलन, जागु जागात जमा नकल, जीवन সফল, যেহেতু পাপ-তাপ-হারী মুনিগণের পদারবিন্দ দর্শনে **मर्गतिक्ति**राउत मार्थका माधन कतिनाम । आहा धना, धना ভাগ্য! কোথা দোষাকর কলি, আর কোথা আপনারদের শ্রীচরণ দর্শ্ব। শঙ্করের মাতা কৃতাঞ্জলি হইয়া বিনত ভাবে কহিলেন, এই তুর্লভ বিষয় কি সোভাগ্যে সংযোগ ও স্থলভ হইল ? আমারদের পুরাকৃত পুণ্যবলে, কি আমার বালকের তপ্সা ফলে আপনারা সমাগত হইয়াছেন? যদি দয়া প্রকাশ করিয়া কৃতার্থ করিয়াছেন, তবে কৃপা করিয়া এ বালকের প্রমায়ঃ কিয়ৎ সংখ্যা আজ্ঞা করুন। এই বাক্য জ্রবনে অগস্ত্য মুনিবর কহিলেন, তোমার পুত্রের আয়ুঃ দ্বি-অফবর্ষ। ইহা কহিয়া সকলে গমন করিলেন।

শহরের মাড়ার বিলাপ ও শহরের প্রবোধন।
তথন শঙ্করের জননী অশনি নিপাতের ন্যায় এই হৃদ্যাবিদারক-বাণী শুনিয়া শোক-বিহ্বলা ও ব্যাকুলা হইয়া ক্রন্দন

করিতে লাগিলেন। হাপুত্র ! শরচ্চন্দ্রানন ! গুণের সাগর ! বিধি-বিভৃষিতা এ অভাগিনীর উদরে কেন আদিয়াছিলে ? হা বিধে ! এমত অমূল্য রত্ন প্রদান করিয়া ছুঃখিনীকে বঞ্চনা করিয়া তোমার কি লাভ হইল ? আমি পুত্রের মুখাবলোকন করিয়া পতি-শোক বিশ্বতা হইয়াছি। সে চক্রানন না দেখিয়া, কি রূপে প্রাণ ধারণ করিব? হা দেবদেব ভূতনাথ! তুমি কুপা করিয়া আমাকে গুণনিধি দিয়াছ, আবার কেন নির্দায় হইয়া আমাকে বঞ্চিত করিবে ? হে ধর্মরাজ শমন ! পতিকে যেমন অকালে গ্রহণ করিয়াছ, আমাকেও সেইরূপ শীঘ্র গ্রহণ কর। যেন পুত্রের মুখ দেখিতে দেখিতে আমার প্রাণ বাহির হয়। এ দারুণ শোকানল হইতে যেন রক্ষা পাই। মুনিবরের বজ্র তুল্য বাণীতে আমার হৃদয় বিদীর্ণ হইতেছে। রে প্রাণ! তুই এখনও কিরূপে রহিয়াছিস। হা পুত্র ! তুমি কি ছল করিয়া আমার জঠরে আসিয়াছ ? আমার সন্তাপ বৃদ্ধি জন্য কি এত গুণে সম্পন্ন হইয়াছ ? বৎস: আমি আর প্রাণ ধারণ করিতে পারি না। জননীর করুণা-সঞ্চারিণী-বিলাপ এবেণে শঙ্করের চিত্ত কারুণ্য-রসাভিভূত হইল। তিনি তখন রোদনশীলা জননীকে মধুর বাক্ত্যে প্রবোধন করিতে লাগিলেন, অম্ব ! এত শোক-নিমগ্ন-চিত্ত হইতেছেন কেন? শোক কখনই কর্ত্তব্য নহে। শোকে ধর্ম্ম জ্ঞান বিনষ্ট হয়। শোক সকল অনিষ্টের হেতু ও অনর্থের মূল, এবং সমস্ত কুর্ত্তির আকর। গতাসু ব্যক্তির জন্য শোক °ও রোদন করা রুথা, তাহাতে কোন ফলোদয় নাই, কেবল মনের কফ ও শরীর নউ হয়। আমি তোমার নিকট

বিদ্যান রহিয়াছি, তবে কেন এত শোক-সন্তপ্তা হইতেছেন ? অম্ব ! দেখুন, এই অসার সংসার অনিত্য, ইহাতে কাহারও স্থিরতা নাই। ভূত সকল অদর্শন হইতে, আগত হইয়া, পুনর্কার অদর্শনে লীন হয়। এ সংসারে কেহ কাহার নহে, কেবল মোহবশে আমার আমার বলিয়া মমতাপাশে বদ্ধ হইয়া জীবগণ হত হইতেছে। ব্যাসদেব কহিয়াছেন, এই সংসারে সহস্র সহ্র মাতা, পিতা, ও শতশত দারা, পুত্র, বন্ধু, স্ব জন বারম্বার হইয়াছে। তাঁহারা কোথায় এবং আমি বা কোথায়? এক ব্রহ্ম মাত্র সার, তিনিই সত্য, আর সমস্ত পদার্থ মায়া-কার্য্য ইহা শ্রুতিতে নির্ণীত হইয়াছে। অত্রএব, হে অম্ব ! যদি আয়ুর সীমা এই হইল,তবে এইক্ষণে চতুর্থাশ্রম (১) গ্রহণ করিয়া ভব বন্ধন হইতে মুক্ত হইবার যত্ন করি।

পুত্রের তুঃখের-নিদান-ভূত বাক্য সমীরণে জননীর শোকানল দৈওণ্য রূপে প্রজ্জলিত হইয়া উঠিল। তখন তিনি সন্তপ্ত হৃদয়ে অবিরত অক্র-বারি সেচন করিতে লাগিলেন, এবং পুত্রকে সম্বোধন করিয়া গদগদ স্বরে কহিলেন, তাত! ভূমি বুদ্ধিমানের শ্রেষ্ঠ, এ বুদ্ধি পরিত্যাগ কর । গার্হস্থাপ্রম আশ্রয় করিয়া বিবিধ যাগ যজ্ঞ দারা যজন কর। তোমার পিতার নিকট শুনিয়াছি, গার্হস্থ্য সকল আশ্রম হইতে শ্রেষ্ঠ, ইহা রক্ষা করিতে পারিলে তুই লোক রক্ষা ও স্বর্গাপবর্গ লাভ হয়। পূর্ববিতন ঋষিগণ গৃহস্থ হইয়া সিদ্ধ হইয়াছিলেন। সকল আশ্রমী ও সমস্ত জীব গৃহন্থের আশ্রিত। গার্হস্থে নিয়মে থাকিলে সকল আশ্রমের কর্দ্ম

সম্পন্ন হইতে পারে ৷ বৎস ৷ সন্ত্রাস ধর্ম্ম রক্ষা করা অতি কঠিন. আচার কিছু মাত্র শ্বলিত হইলে পাতিত্য দশা হয়। গৃহন্থের অপরাধ মার্জ্জনা সম্ভব, এমত আশ্রম ত্যাগ করিয়া অসাধ্য সাধনে ( যাহাতে পদে পদে পাপিত্য আশঙ্কা) প্রবর্ত্ত হওয়া উচিত নহে। গৃহস্থের ব্রহ্ম-জ্ঞানে অধিকার আছে। ব্রহ্ম-নিষ্ঠ ও ব্রহ্মজ্ঞান-পরায়ণ গৃহস্থ ব্রহ্মার্পিত কর্ম্ম করিয়া মুক্ত হয়েন। আশ্রমে থাকিলে তপদ্যা হয়, জ্ঞানহীন সন্ন্যাদীর মুক্তি হয় ইহা আমি শুনি নাই। বৎস! গার্হয়ে কর্মা কর, জ্ঞানাভ্যাদ কর, যদি রুচি হয় অত্তে যতি হইবে। তাত! তুমি সন্ন্যাসী হইলে, আমি কিরূপে গৃহে বাদ করিব? আমি বিধবা সতী, কিরূপে তোমাকে জীবিত পরিত্যাগ করিব ? আমার মৃত্যু হইলে গতি কি হইবে ? ঔর্দ্ধদৈহিক ক্রিয়া কে করিবে ? তুমি সর্বভ্রত্ব লাভ করিয়া এ ছুঃখিনী জননীকে ত্যাগ করিতে বাসনা করিতেছ, এ অভাগিনী মাতাকে দেখিয়া কি তোমার চিত্ত দ্রব হয় না ?

মোগীরার্ট, জননীর এবন্ধিধ করুণা-রসোদ্দীপক ক্রন্দনে ও তাঁহাকে শোকাভিভূতা দর্শনে, ব্যাসোক্ত বৈরাগ্য-রস্গর্ভিত নানা প্রকার প্রবোধ বাক্যে পুনঃ পুনঃ সান্ত্রনা করিতে লাগিলেন, কিন্তু, প্রসূতীর স্নেহ-রোধিত অন্তঃকরণে কিছু যাত্র প্রবিষ্ট হইল না।

শঙ্করের সন্ন্যাস গ্রহণের উপায় চিন্তা এবং মায়া প্রদর্শন পূর্বক মাতার অনুজ্ঞা গ্রহণ।

অন্তম বর্ষ বয়ঃপ্রাপ্তে শঙ্কর স্থির চিত্তে চিন্তা করিলেন, আমার গাহ স্থ্য কর্ত্তব্য নয়, কিন্তু জননী পরিত্যাগ করেন না, কি করি, মাতা গুরু তাহার সন্দেহনাই, মাতৃ আজ্ঞা পালনকে পণ্ডিতগণ শ্রেষ্ঠ ধর্ম বলিয়া নির্দেশ করিয়াছেন, তথাপি আমার জন্ম বেদান্ত উপদেশ ও তন্মত সংস্থাপন জন্য, তাহা, সন্ধ্যাস বিনা সম্পন্ন হইতে পারে না। অতএব অধুনা এমত কোন সতুপায় করি, যে, সুত-বৎসলা জননী স্বয়ং সন্ধ্যাস গ্রহণে অনুজ্ঞা প্রদান করেন। শঙ্কর অনেক প্রকার বিবেচনা করিয়া পরিশেষে বুদ্ধিতে এক সদ্যুক্তি স্থির করিলেন।

এক দিবস অবগাহন মানসে স্লোতস্বতী তীরে গমন করিয়া, সলিলে প্রবিষ্ট হইবা মাত্র গ্রাহ (১) কর্তৃক আক্রান্ত হইয়া রোদন করিতে লাগিলেন, হা মাত! আর কি দেখিতেছ, আমাকে ছুরন্ত কুন্তীরে ধরিয়াছে, চলৎশক্তি নাই। মাতা এই অশনি-নিপাত-রূপিণী মর্ম্মঘাতিনী বাণী শুনিয়া, সলিল মধ্যে তদ্রপ অবলোকন করিলেন এবং কোন প্রতিকারের পথ ও নিস্তারের উপায় না দেখিয়া বিলাপ করিতে করিতে ভূপতিতা হইয়া হৃদয়ে করাঘাত ও উচ্চেঃস্বরে ক্রন্দন করিতে লাগিলেন, হা বিধাত! পতি জীবদ্দশায় পালন করিতে করিতে অকালে কাল কবলিত হইলেন, অ্ধুনা আমার পুত্র মাত্র শরণ, তাহার এই দশা। পতির সঙ্গে আমার জীবন কেন গেল না ? ইহা কহিতে কহিতে জীবন সন্ত্যক্ত মীন তুল্য সরিত্রীরে পতিতা হইয়া আহাড় বিছাড় করিতে লাগিলেন।

শহর জননীর তুর্দ্দশা দর্শন করিয়া জল মধ্য হইতে কহিলেন, অম্ব! এই ক্ষণে আর কোন উপায় অবলোকিত হয় না, যদি আমার জীবন রক্ষা করা তোমার অভিপ্রেত হয়,

তবে অবিলম্বে সম্যাস গ্রহণ করিতে আজ্ঞা কর। জননী পুত্রের এই বাক্য শ্রবণ করিয়া জীবন প্রাপ্ত হইলেন, এবং কহিলেন, তাত! তুমি সম্বর সন্ন্যাস গ্রহণ কর। শক্কর জননীর অনুজা লাভ করিয়া, মানদে সন্ন্যাস সকল পূর্বক সম্বন্ধ জল হইতে বহির্গত হইলেন, এবং তীরে মাতার নিকটবর্ত্তী হইয়া কহিলেন, যাত! যখন মানদে সন্ন্যাস গ্রহণ করিলাম তথন তৃষ্ট গ্রাহ পরিত্যাগ করিয়। পলায়ন করিল। অম্ব! অধুনা আমি সম্যাসী, আমার যাহা কর্ত্তব্য তাহা শীদ্র আদেশ করুন। শঙ্করের জননী কহিলেন, এইক্ষণে আমার আর কিছু বক্তব্য নাই, তুমি স্বয়ং বিবেচনা কর। তখন শঙ্কর-যতি বিনীত ভাবে জননীকে নিবেদন করিলেন, অম্ব ! আমার সঞ্চিত পৈত্রিক ধন যে বান্ধবগণ গ্রহণ করিবেন. অশ্লাচ্ছাদন প্রদান করিয়া তাঁহারা তোমাকে পোষণ করিবেন। জननी विलालन, वर्म! यागांत मृष्ट्रा हरेतन शिंख कि हरेतन? শঙ্কর মাতার আক্ষেপোক্তি শ্রবণ করিয়া কহিলেন, মাত! তোমার নিকট এই অঙ্গীকার করিতেছি, যে, ছঃখে বা সুখে যখন স্মরণ করিবেন তখনই আমাকে নিকটে পাইবেন। **এমত মনে করিবেন না, যে, শিশু সন্মাস লইয়া, বিধবা** সতী মাতাকে পরিত্যাগ করিয়া গিয়াছে। আমি নিকটে থাকিয়া যেরূপ পালন করিতাম, দূরস্থ হইয়া তাহার শত গুণ করিব। একণে আমার নিবেদন এই, যে, এ সংসার नश्रद । धन, পুত্র, বিত্ত, সম্পদাদি সকলই অল্ল দিনের নিমিত, কিছুই চিরন্থায়ী নছে। **অধিক কি, যে শরীরকে আমি বলি**য়া পালন করা বাইতেছে, তাহার সহিত কিছু মাত্র সম্বন্ধ নাই।

ঐহিকের সুখ জন্য যে সকল বিষয় প্রতীত হয়, তাহাতে নানাবিধ ছঃখ ও তাপ অনুবিদ্ধ (১) আছে। অতএব ইহার অনুরাগ পরিত্যাগ করিয়া ভগবৎ ভঙ্গনৈ নিরত থাকিবেন। কোন বিষয়ে শোচনা করিবেন না।

শঙ্কর এই রূপ সাস্ত্র (২) বাক্যে জননীকে প্রবোধ প্রদান করিলেন, এবং বাদ্ধবগণকে আহ্বান পূর্বক মাতাকে সমর্পদ করিয়া কহিলেন, অধুনা আমি সন্ধ্যাসী, জননীকে আপনারদের নিকট অর্পণ করিয়া গমন করিতেছি, অশন বসনাদি প্রদান পূর্বক স্থাত্নে রক্ষা করিবেন। বাদ্ধবগণ শঙ্করের আজ্ঞা প্রহণ করিয়া প্রতিশ্রুব হইলেন। শঙ্কর প্রসূতীকে অতীব শোক-বিহ্বলাও স্নেহ-ব্যাকুলা দেখিয়া পুনঃ প্রবোধদায়িনী বাণীতে কহিলেন, মাত! আর অধিক শোক করিবেন না, শোকে সহায়তা নাই। ইহা বলিয়া জননীর হিত কামনায় দূরস্থা নদীকে দেবালয় সহ নিকটবর্তিনী করিলেন।

শকরের বন গমন ও গোবিদ্দ পূজ্য-পাদ গুরু সমাগম।

অনস্তর বিদাশর (৩) শঙ্কর, জননীর অনুজ্ঞা লাভ করিয়া দূর গমনে মনোনিবেশ করিলেন। নদ, নদী, বন, গিরি সকল জমে অতিজ্ঞম করিয়া পদত্রজে গমন করিতে লাগিলেন, যেন পথ তাঁহার পূর্ব-দৃষ্ট ছিল। গমন করিতে করিতে তপোবনে প্রবিষ্ট হইলেন, এবং এক মুনিকে "শ্রীমৎ গোবিন্দ পূজ্য-পাদ সামীর আশ্রম" জিজ্ঞানা করায়, তিনি যত্নের সহিত স্বামীর গুহা দেখাইয়া দিলেন। শক্ষর সেখানে গমন করিয়া স্থানের অতিশয় শোভা সন্দর্শন করিলেন। পুল্প-কলাবনত শাখা তক্ষরাজির মনোহর দৃশ্য, শ্রুতিস্থাকর কোকিলকুল কুজিত কল-ধুনি, এবং মকরন্দ পোনোমত গুঞ্জমান অলি রন্দের গুণ গুণ রব যেন পরমানন্দ স্বোষণা করিতেছে। পরস্পার বিরোধী পশু পক্ষিগণ স্বাভাবিকী মৎসর ভাব পরিত্যক্ত হইয়া সমভাবে বিচরণ করিতেছে। গোবিন্দ পূজ্য-পাদ স্বামী, গুহা মধ্যে যেন প্রত্যাত্মা বুদ্ধি-গুহাতে বিরাজ করিতেছেন। শক্ষর দর্শন মাত্র মহতী ভক্তি সহকারে সাফ্টাঙ্গ দগুবৎ ও প্রদক্ষিণ করিয়া মধুরোক্তিতে কহিলেন, প্রীগুরু পাদ-পদ্ম-মহিমা বেদবিৎ মহাত্মাগণ নির্ণয় করিয়াছেন।

গুরু বিদাদর শঙ্করের বাক্য প্রবণ করিয়া জিজ্ঞাদা করিলেন, তুমি কে? শঙ্কর কহিলেন, স্বামিন্! আমি ধরা, জল, তেজঃ, বায়ু, আকাশ, অথবা ইন্দ্রিয় নহি, না আমি তৎ সকলের সজ্ঞাত, অর্থাৎ পঞ্চতুত, ইন্দ্রিয় ও তৎ সজ্ঞাত শরীর আমিনহি। এই প্রান্তি ক্রিল্ড পদার্থ সকল নেতি নেতি নিষেধে, যাহা অবশিষ্ট থাকে সেই শিব আমি। যেখানে বাক্য সকল মনের সহিত নিবর্ত্ত হয়়। প্রাণ্ডক্র শঙ্করের উক্তি প্রুতি-ক্ষেরাচার্য্য রূপ প্রাপ্ত হইয়াছ। শঙ্কর দল্ব-ভাপহারী প্রাপ্তকর চরণ-দল্ব পূজনানন্তর সম্প্রদা মতে শিষ্যত্বে উপগত হইলেন, গ্রহ আচার্য্য বাক্যেতে আপনাতে ব্রক্ষত্ব লাভ করিলেন।

# শহরের গুরুপদেশ, ব্যাসোক্ত ভাবী র্ভাব্ত, এবং কাশী প্রবেশ।

প্রীপ্তরু গোবিন্দনাথ স্বামী সম্প্রদায়ামুসারে তত্ত্বমস্যাদি বাক্য ছারা শাশ্বত অছৈত ব্রহ্মতত্ত্ব উপদেশ করিলেন, ব্যাসদেব যাহা আপন পুত্র শুকদেবকে কহিয়াছিলেন। শুক-দেব হইতে গোরপাদ, গোরপাদ হইতে গোবিন্দনাথ লাভ করিয়াছিলেন। গোবিন্দনাথ হইতে শঙ্কর প্রাপ্ত হইলেন।

স্বয়ং শিব পরমহংসচর্য্যা অঙ্গীকার করিয়া "ত্রান্ধাব্দি" "ব্রহ্মই আমি" ইহা নিশ্চয় করত সর্বব্রে অসঙ্গ হইলেন। ব্রহ্মক্ষীর জগৎনীর হংস বৃত্তিতে অসুভব করিয়া 🖺 🛚 🛪 চরণার্চ্চনাতে নিরত এবং ইন্দুভবা-নদী তটে অবস্থিত হইলেন। বর্ষা চতুর্মাদ ধ্যানযোগে সেই স্থানেই অতিবাহিত করিলেন। এক সময়, শঙ্কর-যতি, গুরুকে ধ্যান নিষ্ঠাতে নিমগ্ন সন্দর্শন করিয়া, নদী-জলপ্রবাহ-শব্দ সমাধিতে বিশ্ব রূপ বিচার করিয়া, নদীর জল সকল সমাহরণ পূর্ব্বক মন্ত্রপৃত কমুণ্ডল মধ্যে সংস্থাপন করিলেন, যেমত অগস্ত্য করে সিদ্ধ সলিন সমাহত হইয়াছিল। গুরু গোবিন্দনাথ লোক প্রযু-ধাৎ তদ্তান্ত অৰগত হইয়া হৰ্ষোৎফুল্ল-মনে ও সহান্য-বদনে শঙ্করকে কহিলেন, তাভ! তোমার বৃদ্ধিতে যুক্তিত নির্মাল শরদাকাশ সদৃশ তত্ত্ব ভাসিত হইয়াছে। অধুনা তুমি এমতী কাশী-পুরীতে গমন পূর্বক তত্তত্য অধিকারী মুমুকু দিগকে ষ্মাত্ম জ্ঞান প্রদান করিয়া সেইখানে অবস্থিতি কর।

পূর্বে হিমাচলে মুনিগণ সন্মুখে জিজ্ঞাসা করাতে ব্যাস-' দেব আমাকে সকল কহিয়াছিলেন। কথাস্তরে আমি

ব্যাদদেবকে কহিলাম, আর্য্য! আপনি বেদ বিভাগ, ভারত রচনা, ত্রহ্ম-মীমাংসা এবং যোগ-ভাষ্য করিয়াছেন। কেহ কেহ বিবাদে তাহা অন্যথা জল্পনা করিয়া থাকে, অতএব, বেদ-নির্ণয়-ভাষ্য আপনকার কর্ত্তব্য। ব্যাসদেব আমার এই বাক্য শ্রবণ করিয়া কহিলেন, বৎস ! পূর্ব্বে দেবগণ এই কথা গ্রীমশ্মহাদেবকে বিজ্ঞপ্তি করিলে, মহেশ্বর স্বয়ং অবতরণের প্রতিজ্ঞা করিয়াছেন। শিব অবতার হইয়া তোমার শিষ্য হইবেন, নদীর জল কুম্ভ মধ্যে স্থাপন করিবেন, এবং বেদান্তার্থ প্রকাশক ভাষ্য প্রস্তুত ও মোহান্ধ তুর্ব্বুদ্ধি কুপক্ষগণকে নিরাস করিবেন। ব্যাসদেব আমাকে ইহা কহিয়া কৈলাসে গমন করিলেন। আমি যাহা ব্যাদদেবের মুখে শ্রুত হইয়াছিলাম, তাহা প্রত্যক্ষ দেখিলাম। গোবিন্দনাথ তৎপরে শঙ্করকে কহিলেন, হে পরমোদার! তুমি জগতুদ্ধরণে ব্যগ্র, কাশী-পুরীতে গমন কর। সেখানে সদাশিব তোমাকে সাক্ষাৎ দর্শন দিবেন। ইহা কহিয়া তাঁহাকে বিদায় করিলেন। শক্ষরও শ্রীগুরুর চরণ বন্দনাকরিয়া বারাণসী যাত্রা করিলেন, এবং অচিরে গঙ্গালঙ্কতা-কাশী প্রাপ্ত হইয়া প্রণাম ও উত্তর-বাহিনী ভাগীরথী-প্রবাহে অবগাহন করিলেন। পরে পরিবারের সহিত বিশ্বেশ্বরের পূজা করিয়া সেই মোক্ষ-প্রদ-ক্ষেত্রে স্থর-তরঙ্গিণী তটে অবস্থিত হইলেন। শঙ্কর, বিমল-সুখ-জননী শন্তু-পুরী কাশীতে জাহ্নবী-সলিলে মজ্জন করিয়া, বেদান্ত বাক্যে আত্ম তত্ত্ব বিচার করত অচল পদে সন্নিবিফ হইলেন।

ইতি শ্রীশঙ্কর-বিজয়-জয়ন্তী গ্রন্থে শঙ্করের গুরু সঙ্গম ও কাশী প্রবেশ কথনে তৃতীয় সর্গঃ।।৩॥

# চতুর্থ দর্গ।

#### ---

# শকরের সনন্দন।দিকে শিষাত্বে গ্রহণ।

শ্রীমচ্ছক্ষর-যতি বারাণদীতে অবস্থিত হইলে, এক দিবদ, একান্তে কোন বেদপারগ ও বৈরাগ্যাদি সমন্বিত ত্রাহ্মণ আগত হইয়া তাঁহাকে দণ্ডবৎ করিলেন ৷ যতীশ্বর তাঁহাকে উত্থাপন করিয়া জিজ্ঞাসা করিলেন, তুমি কে ? কোথা হইতে সমাগত ? দ্বিজবর পুটপাণি হইয়া বিনত ভাবে স্বীয় বিবরণ নিবেদন করিতে লাগিলেন, চৌল দেশ বাসী, সংসারানল-তাপ-সন্তপ্ত, সজ্জন দর্শনার্থী, আমি বহু দেশ ভ্রমণ করিয়া দৈবযোগে এই পুরী প্রাপ্ত হইয়াছি। পূর্ব্ব সঞ্চিত পুণ্য-ফলোদয়ে অদা যতি-রাজের শরণে স্নিগ্ধ হইলাম। হে কুপানিধে! অধুনা এ ভব-তাপ সন্তপ্যমানকে ঘোর সংসার হুইতে রক্ষা করুন। বিরিঞ্চি, আদি লোক সকল স্পর্দ্ধাতে অতিশয় দূষিত, ইহাতে অকৃত্রিম সুখ লেশ নাই। কৃত্রিম সুখে অভিলাম হয় না। সলোকপাল লোক সকল বিনশ্বর ও নানা দোষাক্রান্ত, তাহাতে রুচি নাই। সংসারাময় শান্তি মানদে সহৈদ্য যতি-রাজের প্রীচরণ আগ্রয় করিলাম।

শক্ষর-স্বামী, দ্বিজবরের এরপ বিনয়ান্বিত ও বৈরাগ্য গর্ভিত বাক্য শ্রবণ করিয়া করুণা-রসার্দ্র-চিত্তে তাঁহাকে শিষ্যত্বে গ্রহণ করিলেন, এবং সাধন সম্পন্ন, বিরক্ত ও জিতেন্দ্রিয় জানিয়া প্রৈয়োচ্চারণ পুরঃসর সন্ন্যাস প্রদান করিয়া তত্ত্বমস্যাদি বাক্যে স্বাত্মতত্ত্ব উপদেশ করিলেন। শঙ্কর-গুরুর এই প্রথম শিষ্য সনন্দন হইলেন। অনন্তর যে সমস্ত বিরক্ত মুমুক্ষগণ শরণাগত হইলেন, সকলে শিষ্যত্বে অনুগৃহীত হইয়া কুতার্থতা লাভ করিলেন। লোক-শঙ্কর লোক সকলকে নানাবিধ শাস্তোদিত শব্দ-জালে ভ্রমিত ও সংসার সাগরে নিমগ্ন পর্য্যাবেক্ষণ করিয়া, কুপাবশে ভ্রক্ষাইছত উপদেশে কুতকুত্য করিলেন।

#### **---**

শঙ্করের শিব দর্শন ও তত্ত্ব সংবাদ ।

এক দিবস, শঙ্কর-যতীশ্বর অবগাহন মানসে উত্তর-বাহিনী সুর-তরঙ্গিণীতে গমন করিতেছিলেন। পথি মধ্যে, এক মন্দাকৃতি চাণ্ডাল শ্বান (১) চতুইয় যুক্ত, নয়ন গোচর হইল। শঙ্কর তাহাকে সন্মুখে দেখিয়া "চল চল, পথ ছাড়, স্পর্শ করিও না" এই বাক্য কহিলেন। চাণ্ডাল শঙ্করের উক্তি শ্রবণ করিয়া হাস্য বদনে বেদান্ত সংসিদ্ধ এই ন্যায়যুক্ত বাক্য কহিলেন,

''অদ্বিতীয় মদঙ্গং' সৎ, সুথরূপ মথগুিতং, মিনীতিং শ্রুতিভিন্তুত্র, চিত্র তে ভেদ কলপুনা"।

অর্থ। শ্রুতিতে নির্ণীত অদ্বিতীয়, অসঙ্গ, সৎ, অখণ্ড, সুখরূপ যে পদার্থ তাহাতে তোমার ভেদ কল্পনা, আশ্চর্য্য!

"অরময়াদর্মর, চৈতম্য মেব চৈতম্যাৎ, যতিবর দুরীকর্তুং বাঞ্চি, কিংব্রুষি গদ্ছ গদ্ছেতি"।

অর্থ। যতিবর ! তুমি "গচ্ছ গচ্ছ" কি কছিতেছ ? অন্নময় হইতে অন্নময়কে, কি চৈতন্য হইতে চৈতন্যকে, দূরী- কৃত করিতে বাঞ্চা করিয়াছ ? স্থুল শরীর সকল অন্ধময়, আর জীব সকল চৈতন্য। অতএব অন্ধময়কে অন্ধময় হইতে ও চৈতন্যকে চৈতন্য হইতে দূরীকরণ সম্ভব নহে। তুমি তাহা কিরুপে করিতে চাহ ?

> "প্রত্যগাত্মনি নিস্তরক্ষে সহজানন্দার বোধাস্বুধেনী, বিপ্রোয়ং শ্বপচোয়মিত্যপি মহানু কোয়ং বিভেদক্রম:। কিং গঙ্গাস্ত্যসি বিশ্বিতেইমরমনো চাণ্ডাল বীথীপায়ঃ, পূরে বাস্তর মস্তি কাঞ্চন ঘটী মৃৎ কুম্তুয়োকাস্বরে"॥

অর্থ ৷ তরঙ্গহীন সহজানন্দ বোধ-সিন্ধু প্রত্যগাত্মাতে; এ বিপ্র, এ শ্বপচ, (১) ইত্যাদি ভেদ কল্পনা কি ? গঙ্গাতে বা চাণ্ডাল বীথিকাস্থ (২) জলে প্রতিবিম্বিত সূর্য্যের, আর কাঞ্চন-ঘটে ও মৃৎ-কুস্তে আকাশের কি অন্তর আছে ?

> ''দণ্ডিনো ব্ৰতকুণ্ডাযে, বেশ মাত্ৰেণ ভিক্ষবঃ, জ্ঞান শূন্যা গৃহস্থাংস্তে, বঞ্চয়স্তি ভবাদৃশাঃ"।

অর্থ। তোমার সদৃশ জ্ঞান-শূন্য যে সকল দণ্ডি আপনাতে ক্ত-পূজ্যাভিমান ও বেশধারী ভিক্লু, তাহার। কেবল গৃহস্থগণকে বঞ্চনা করিতেছে।

> "সুর নদ্যাং সুরায়াং বা, কোভেদ সূর্য: বিশ্বয়োঃ, অহং দিজোয়ং চাণ্ডালঃ কিন্তে নিথ্যা গ্রহ যতে"।

অর্থ। সুরনদী অর্থাৎ গঙ্গাতে বা সুরাতে দূর্য্য প্রতি-বিষের কি ভেদ সম্ভব ? হে যতে ! আমি দ্বিজ, এ ব্যক্তি চাণ্ডাল, একি তোমার মিথ্যা গ্রহ (৩) । চাণ্ডালরপী এরপ অনেক শ্লোক কহিয়া বিরত হইলে,
শঙ্কর বিস্ময়াপন হইয়া কহিলেন, হে উদার! তুমি যাহা
কহিলে তাহা সত্য। অধুনা আমি ভেদবুরি পরিত্যাগ করিলাম। শ্রুতিশাস্ত্র-বিশারদ পণ্ডিতগণ অনেক আছেন,
কিন্তু তন্মধ্যে কোন বিশুদ্ধ-বুদ্ধিরই অভেদ বুদ্ধি হয়।

"জাগ্রৎ স্বপ্ন স্বষ্ধিষু স্ফুটতরা যা সন্বিত্রজ্ঞতে , যা ব্রহ্মাদি পিপীলিকান্ত তনুষু প্রোত। জগৎসাক্ষিণী। সৈবাহং নচ দৃশ্যবস্তি,তি দৃঢ়া প্রজ্ঞাপি যস্যাস্তিচেৎ , চাণ্ডালোইস্ত সতু দিজোইস্ত গুক রিভোষা মনীযা মম ॥ "

অর্থ। যে সন্ধিৎ(১) জাগ্রৎ, স্বপ্প, স্থুপুপ্তি তিন অবস্থাতে প্রকাশ পাইতেছেন। যিনি ব্রহ্মাদি পিপীলিকা পর্যান্ত সকল শরীরে ওতপ্রোত ভাবে জগতের সাক্ষীরূপ হইয়া আছেন। আমি সেই সন্ধিৎ, দৃশ্যবস্তু নহি, এরূপ দৃঢ়া প্রজ্ঞা(২) যাহার, তিনি, চাণ্ডাল হউন বা দিজই হউন, আমার গুরু, এই আমার জ্ঞান।

" যা চিতি বিষ্ণুধাত্তাদিষু ভাতি সা পুক্সাদিষু, সৈবাহং নাস্তি দৃশ্যংহি যেন বুদ্ধ স মে গুক:। যত্ত্ব যত্ত্ৰ ভবেদোধ স্তত্ত্বদৰ্থ মুপেক্ষা যথ, বোধমাত্ৰ মহুং ভুৎস্যাং বুদ্ধ যেন স মে গুক:॥ "

অর্থ। যে চিতি(৩) বিষ্ণু, ত্রহ্মাদিতে ভাসনান, সেই চিতি চাণ্ডালাদিতেও প্রকাশ, সেই চিতিই আমি, দৃশ্য নাই. যাহার এমত জ্ঞান তিনি আমার গুরু। যেখানে বেখানে বোধহয়, সে সে বিষয়কে উপেক্ষা করিয়া, যে শুদ্ধ বোধমাত্র, সেই আমি, এরূপ যাহার জ্ঞান তিনি আমার গুরু।

১ क्लाम। २ बुद्धि। ७ टेंक्जमा।

# শঙ্করের শিবরূপ দর্শন ও স্তুতি।

শঙ্কর যাবৎ এইরূপ কছিতেছিলেন, ইতিমধ্যে সেই শরীরকে স্বয়ং শিব চতুর্ব্বেদ-যুক্ত দর্শন করিলেন। তখন তিনি ভয়ে ভক্তি ও ধৈর্য্যের সহিত প্রত্যগাত্মা(১) মহেশ্বরের স্তুতি ও করিতে লাগিলেন।

হে মহেশ্বর! দেহ দৃষ্টিতে আমি তোমার দাস, জীব দৃষ্টিতে তোমার অংশ, এবং আত্ম দৃষ্টিতে তুমিই আমি, এই আমার নিশ্চিত মতি। যাহার প্রকাশে লোক ও লোকেশ্বর সকল প্রকাশ পাইতেছে, সেই প্রমাত্ম। চিদানন্দ-বিগ্রহকে নমস্বার। জ্ঞাতৃ জ্ঞেয় বিভাগ যে আত্মার সত্তায় ভাসমান, দেই মহেশ্বর গুরু শিবকে নমস্কার। ব্রহ্মবিদ্যা-স্বরূপিনী পার্বেতীতে আলিঙ্গিত শিব কাশীতে অবস্থিত হইয়া বিরাজ করিতেছেন, সেই অমল ব্রহ্মকে নমস্কার। যিনি, বট বিটপী মূলে তর্ক-মুদ্রাতে সনকাদি মুনিরন্দকে চিদ্দয় বস্তুতত্ত্ব নির্দেশ করিয়াছেন, সেই বিশ্বগুরুকে নমস্কার।যে, আত্মা-রাম মহাদেব সদা নন্দীশ্বরাদি গণেতে সেব্যমান, সেই ত্রহ্ম-রূপ তোমাকে নমস্কার। যিনি এই বিশ্ব স্থৃষ্টি করিয়া জীব রূপে সকল শরীরে প্রবিষ্ট হইয়াছেন, আর সদা নির্ম্মল আকাশ সদৃশ নির্দেপ, সেই ত্রহ্মকে নমস্কার। জিজ্ঞাসু, বিবেক বৈরাগ্যাদি সম্পদযুক্ত হইয়া যাহাকে নিরন্তর ভজনা করে, শ্রোতব্য, মন্তব্য, বিধি বিধায়ক(২) সেই ভিক্ষুবর শূলীকে নমস্কার। যিনি, স্বয়ং মোহাদি পরিত্যাগ করিয়া প্রানিষ্ঠা প্রাপ্ত হইয়া চিদাত্মাপর বোধরূপ সদানন্দঘনেতে,

১ স্বাক্ষীরূপ আত্মা, যাহাতে সকল প্রকাশ। ২ বিধান কর্ত্তঃ

রমিত, দেই ভবাতীত(১) শস্তুকে নমস্কার। যে বিভু, সাঙ্গ, সমন্ত্র, সরহস্য মূর্ত্তিমান বেদ চতুষ্টয় সহিত বিরাজিত, সংসার-দাব-দহন-সম্ভপ্ত জনগণকে কুপা-কটাক্ষ-সুধা রৃষ্টিতে জীবিত করিতেছেন, তাঁহাকে নমস্কার।

# ভাষ্য প্রস্তুত করিতে শকরের প্রতি শিবের আদেশ।

ভূতভাবন ভগবান ভব, এইরূপ শঙ্কর কর্তৃক সংস্তৃত ছইয়া, সন্তুষ্ট মনে কছিলেন, যতিবর! তুমি সর্ব্বজ্ঞ, তুমিধন্য, তুমি কৃত কৃত্য। যেরূপ নারায়ণ বেদব্যাস আমার প্রিয়, তুমিও দেইরূপ প্রিয়। আমিই তুমি, তুমিই আমি। যে তোমাকে মান্য করে, সে আমাকে মান্য করে। তোমাতে আমাতে অন্তর নাই, মুনিগণের এই স্থির রুতি। বেদবেতা বেদব্যাস শ্রুতি নর্ববস্ব সংগ্রহ পূর্ববক মোক্ষ-তৎপরা ব্রহ্মা-হৈত-আত্মমীমাংসা নির্ম্মাণ করিয়াছেন, যাহাতে সাংখ্যাদি মত সমস্ত উদ্দেশ করিয়া খণ্ডন করা হইয়াছে। কোন কোন মর্মানভিজ্ঞ মূঢ়বুদ্ধি তাহার যে ভাষ্য করিয়াছে, কুবুদ্ধি দারা তাহাতে বেদবাক্য সকলের অন্যথা ব্যাখ্যা হইয়াছে। সর্বজ্ঞ বিনা সে সকল সূত্রের মর্ম্ম অবধারণ ও প্রকাশ করা সাধ্যায়ত্ত নছে। মুনে! তুমি সর্বাশক্তিমত্ত্ব ও সর্ববিজ্ঞত্ব প্রভাবে ইহার যোগ্য পাত্র। শ্রুতি সকলের যেমত পর-ব্রন্ধেতে নিষ্ঠতা, তুমি অভিনিবৃেশ পূর্ব্বক সেইরূপ তাহার অদ্বৈত-প্রতা ভাষ্য প্রস্তুত কর। যতে! অধুনা যত্ন সহকারে

১ সংসার অতীত।

শ্রুতি-নৃত্র ইতিহাস সমূহ ব্যাখ্যাময় সম্প্রদায়(১) অনুরূপ মতে প্রকাশ কর। এবং বেদান্ত নিবন্ধন (২) প্রসিদ্ধ অদৈত মতে দিক্ সকল জয় করিয়া শিষ্য প্রশিষ্য দ্বারা তাহা চিরপ্রচার কর। মুনে! যখন যখন বেদক্রম সংকীর্ণ হয়, তত্ত্ব কালে আমি অবতীর্ণ হইয়া অর্থ নির্ণয় করি। আমার এ নিয়ম চির-প্রসিদ্ধ আছে। তোমার কৃত ভাষ্য সর্ব্বতঃ প্রভব(৩) হইবে, এমন কি পদ্মযোনির সভাতে পরিনিষ্ঠতা প্রাপ্ত হইবে।

যতিবর! তুমি অবৈত মত প্রচার জন্য কর্মাঠ মণ্ডনকে, প্রভাকর এবং শৈব নীলক্ঠকে, পুণ্যাখ্য শক্তিককে ও ভেদাভেদ মতনিষ্ঠ বেদ-তক্ষর ভাক্ষরকে ক্রমে জয় করিয়া শিষ্যত্বে নয়ন কর, এবং নিবেশ পূর্বক মোহান্ধকার দলন উপযোগী সাক্ষাৎ অবৈত ভাক্ষর প্রকাশ কর, পরে আমাকে প্রাপ্ত হইবে।

মহেশ্বর, শঙ্কর-ভিক্ষুবরের সহ এবস্প্রাকার সম্ভাসণ করিয়া, আগমের সহিত অন্তর্ধান হইলেন। শঙ্কর গঙ্গাতীরে গমন করিলেন।

#### **~•**⊚•~

## শক্ষরের ভাষ্য করণ।

শঙ্কর, জাহ্নবী-সলিলে স্নাত ও কৃতাহ্নিক হইয়া, হৃদি-স্থিত প্রমেশ্বরকে ধ্যান করিয়া, বেদান্তার্থ বিচার করিতে লাগিলেন ৷ তৎকালে যতীশ্বরের সর্বশক্তিত্ব ও সর্ববিজ্ঞত্ব প্রতিভা প্রকাশ হওয়াতে ভাষ্য-কর্তৃত্ব-শক্তি স্বরং হৃদয়ে

১ পরস্পারা গুরু উপদেশ। ২ মূলক। ৩ ভ্রেষ্ঠ।

আবিভূ তা হইল। তিনি সেই দিবস বদরী-কাননে যাত্রা করিলেন। সে স্থানে সমুপস্থিত হইয়া ত্রহ্মর্ষি ও মুনি রন্দের সহিত সমস্ত আগম বিচার করিয়া, স্বয়ং মুহুর্ত্ত চিন্তা করণানন্তর ঈশাবাস্য প্রভৃতি দশোপনিষদ, গীতা, বিফু-সহস্রনাম, ও সনংস্কুজাতীয়ের ভাষ্য করিলেন এবং বেদান্তের বেদার্থ প্রকাশক অতি প্রসন্ম ও গম্ভীর ভাষ্য নির্ম্মাণ করিলেন। পরে নৃসিংহতাপিনী-ব্যাখ্যা ও উপদেশ-সাহস্র্যাদি অনেক নিবন্ধ রচনা করিয়া, শিষ্যগণকে উপদেশ ও অধ্যাপন করিতে লাগিলেন। প্রথমে শান্তি পাঠ বিধানে শিষ্যর্ক্ষ নমস্কার করিলে, উদার-ধী, বেদ-ভাষ্য সকল অধ্যাপন করেন, অন্তেও পূর্ব্ব বিধানে শান্তি পাঠান্তে মন্তব্যার্থে(১) শিষ্যগণকে নিয়োগ করেন।

----

সনন্দৰকৈ পদ্মপাদ নাম প্ৰদান।

সনন্দন, ভগবৎ পূজ্য-পাদের শ্রেষ্ঠ শিষ্য, শান্ত্যাদি গুণ সম্পন্ন ও জ্ঞান বৈরাগ্যাদি সম্পদান্বিত।

এক সময়, শঙ্কর গঙ্গাতীরে উপবিষ্ট হইয়া, গঙ্গার অপর পার স্থিত শিষ্য সনন্দনকৈ আহ্বান করিলেন। সমন্দন গুরুর আদেশে গমনোদ্যত হইয়া বিবেচনা করিলেন, যিনি অপার ও ছুস্তর সংসার পারাবার(২) হইতে অধীন ভক্ত জনকে তারণ করিতেছেন, তিনি সামান্যা স্রোতস্বতীতে কি তারণ করিবেন না ? দৃঢ় ভক্তিতে এই রূপ নিশ্চয় ও নির্ভর করিয়া জাহ্নবী জলে প্রবিষ্ট হইলেন। এবং যেমত যেমত

> म्मम कर्खवा विषयः।

२ ममूज ।

পদ বিক্ষেপ করিতে লাগিলেন, পদ রক্ষণ জন্য জলের উপর এক একটা পদ্ম উদ্ভব হইতে লাগিল। দেই পদ্মে পদ নিবেশ পূর্ব্বক শ্রীগুরুর পদান্তিকে সমুপস্থিত হইলেন। গুরু শিষ্যকে এবস্প্রকার অন্তুত ব্যাপারপর পর্য্যবেক্ষণ করিয়া, এবং তাঁহার পদে পদে পদ্ম প্রকাশ হইয়াছিল বলিয়া তাঁহার নাম পদ্মপাদ রাখিলেন।

#### ---

## লৈবগণ শঙ্করের নিকট পরাজিত ও শিষ্য ছওন।

এক সময়, যতীশ্বর, অমাত্যবর্গ-পরিয়ত-ভূপতি তুল্য,
শিষ্যগণে বেষ্ঠিত হইয়া বেদ অধ্যাপন করিতে ছিলেন।
হঠাৎ কতিপয় বেদান্ত-বিজ্ঞান-শূন্য শৈব যতিবরকে দর্শন
করিতে সমাগত হইল। তাহারা জিগীষাপর অনুভূত হওয়ায়
শঙ্কর বেদান্তানুযায়ী তর্ক দারা তাহারদের বিকল্প সকল
নিরাস ও তন্মতাভাস প্রচণ্ডাগম যুক্তিতে থণ্ড থণ্ড করিয়া
কহিলেন, ভবদীয় মতে যদি জীব ও ঈশ্বরে ভেদ সিদ্ধ, তবে
মুক্তি কি প্রকারে সন্তব ? যদি বল ধ্যান জন্য মুক্তি হয়,
তবে তাহা অনিত্য, যেহেতু জন্যত্বে নিত্যতার অভাব প্রসিদ্ধ
আছে। আর পণ্ডিতগণ ঈশ্বরের গুণ সকল মোক্ষ কালে
পশুতে সংক্রম(২) স্বীকার করেন। তাহারদের ক্রম সে স্থলে
ঘটনা। গুণ সমূহের অংশ কাহারও মতে কোথাও সম্মত
নহে। যদি বল পশুতে ঈশ্বর গুণ, বায়ুতে পদ্মগদ্ধ তুল্য।
তাহা হইতে পারে না, যেহেতু গদ্ধ বায়ু সমবায়ী (২) নহে।

২ উপাদানভূত অর্থাৎ সদাযুক্ত।

আরও পশুতে গুণ সকল এক দেশ বা সাকল্য যোগে আশ্রায় করে। প্রথম পক্ষে দোষ কীর্ত্তন করা হইয়াছে, দ্বিতীয় পক্ষে পরমেশ্বরে অজ্ঞতা দোষাপত্তি হয়। শঙ্কর, এই প্রকার সত্তর্ক কুঠার দারা পণ্ডিতাভিমানী গণকে ভেদ করিলেন। স্মৃতরাং তাঁহার। স্বীয় পক্ষ পরিত্যাগ করিয়া শিষ্যত্বে প্রবিষ্ট হইলেন।

#### ---

### স্ত্ৰ-ভাষ্য প্ৰমেয় কথন।

শঙ্করাচার্য্য মহেশ্বরের অনুজ্ঞানুরপ শারীরিক সূত্রে বেদান্তার্থ প্রকাশক ভাষ্য করিলেন। শারীরিক সূত্র, ১—সমন্বয়, ২—অবিরোধ, ৩—সাধন, ও ৪—ফল এই চতুর্লকণ যুক্ত চতুরধ্যায়ে বিভক্ত, প্রতি অধ্যায়ে চারি পাদ, সমষ্টি বোড়শ পাদে সম্পূর্ণ, তৎসমুদয়ের পৃথক্ পৃথক্ মীমাংসা করিয়া অতি প্রসন্ধ ও গম্ভীর ভাষ্য করিয়াছেন।

প্রথম সমন্বয়াধ্যায়ে বেদান্ত সকলের ব্রহ্মাছে।
সমন্বয়(২) নানা প্রকার যুক্তির সহিত নির্ণীত হইয়াছে।
প্রথম পাদে প্রথম সূত্রে "প্রোতব্য" এই বাক্য আদিতে
অনেক প্রকারে মীমাংসা করিয়াছেন। শাস্ত্র আরম্ভনীয়
কি না ? এই সংশয় উত্থাপন করিয়া পূর্ব্বপক্ষে বিষয়াদির
অভাব হেতু অনারম্ভনীয়, তাহার সিদ্ধান্তে বিষয়াদির সম্ভব
সন্তাব (২) জন্য ব্রহ্মপরায়ণ শাস্ত্র আরম্ভনীয়, এই প্রকার
সামান্য নির্ণয় করিয়া বিশেষ নির্ণয়ে বিশেষ রূপ বিস্তার
করিয়াছেন। যথা, ব্রহ্ম বিচার্য্য কি না ? এই সংশ্রে

১ योग, गिलन।

পূর্ববপক্ষে অফলত্ব হেতু ব্রহ্ম বিচার্য্য নহেন। তাহা কি প্রকার ? এই আকাজ্ফাতে কহিতেছেন, যদি ব্রহ্ম সন্দিগ্ধ বা সপ্রয়োজন হয়েন, তবে অবশ্য-জিজ্ঞাস্য হইতে পারেন।, কিন্তু তাঁহাতে উক্ত উভয় কারণাভাব, যেহেতু পরংব্রহ্ম ্সকলের স্বাত্মারূপ, "অহং" (আমি) ইহা আত্মরূপে মানক গণের সর্বতোভাবে প্রসিদ্ধ আছে ৷ "অহং" বা "নাহং" অর্থাৎ আমি কি না, এমত সংশয় কাহারও দৃষ্ট হয় না। "অহং" (আমি) এই বাক্যে পরংত্রন্ধো প্রত্যয় প্রকাশ। অতএব লোকাত্রভবে ব্রহ্ম সন্দিগ্ধ নহেন ৷ যে বস্তু সংশয়ের বিষয় নহে, তাহা জিজ্ঞাস্য হয় না ৷ যেমত, স্ফীতালোক মধ্য-ন্তিত ঘট সমনক ইন্দ্রিয় সন্নিকর্ষে কখন জিজ্ঞাস্য হয় না. দেখা যাইতেছে। তথা, পরংত্রক্ষ প্রকাশ জন্য জিজ্ঞাস্য নহেন। আর সপ্রয়োজন বস্তু জিজ্ঞাস্য হয়, তদভাবে জিজ্ঞাস্য হয় না। ব্রহ্ম তাহা, নহেন, কারণ, ভোগাদিতে দীনতা দৃষ্ট হইতেছে। ব্রহ্ম সুখরূপ বা তুঃখাভাব হইলে লোকের ভোগাদিতে দীনতার সম্ভব ছিল না ৷ "অহমিশ্রি" (আমি) এই জ্ঞান সন্তাবে ভোগাদি বিষয়ে দীনতা লোকে অবলোকিত হইতেছে, তবে কি প্রকারে ব্রহ্ম সুখরূপ স্বীকৃত হইতে পারে ? আতুর ব্যক্তিরন্দের স্থবিদ্য ও ভেষজে প্রয়ো-জন ও প্রার্থনা দেখা যায়, রোগ ছঃখাভাবে তাহা দৃষ্টিগোচর হয় না। অতএব ''অহমিশ্বি' (আমি) ভিন্ন তাহা ব্রহ্ম প্রত্যয় অনুভূত নহে। আত্মাই ব্রহ্ম, আমি আত্মা, ইহা মানবরুদ্দের নিতা প্রকাশ হইতেছে। নিস্প্রায়োজন বস্তু জিজ্ঞাদা লোকে প্র্যুবেক্ষণ হয় না ৷ যেমত কাক-দন্তের পরীক্ষা, তদ্রপ ব্রহ্ম

স্বাধ্যায় (১) বিধি দ্বারা বেদ-অধ্যয়ন-বিধি-বিছিত ছয়। ব্রহ্মাত্ম-তৎপর বেদান্ত তন্মধ্যে ব্যবস্থিত। যদি বল, ব্রহ্ম নিষ্কল, কি প্রকারে ব্যবস্থা করিতেছ ? তবে শ্রবণ কর। বেদান্ত-কর্ত্তা বাজপে স্তাবক(২) অথবা তাহার উপচর্য্যার্থ উপযোগিত্ব হয়।

এতদ্রপ পূর্ব্বপক্ষে সিদ্ধান্ত করিতেছেন। পরব্রহ্ম বেদান্ত সম্মত জিজ্ঞাস্য। তিনি অবিচারীগণে প্রকাশ পান না। অৰ্যানন, স্বজ্যোতিঃ, অমল, শ্ৰুতি ইতিহাস প্ৰসিদ্ধ, তিনি অহঙ্কার গোচর নহেন। ''অহং'' ( আমি ) যে জ্ঞান, দে মিথ্যা জ্ঞান। দেহাদি অনাত্মবর্গে যে অহস্কার লক্ষণ প্রত্যয়, তাহা অনর্থরূপ সংস্থতির (৩) কারণ। অনন্ত নির্দাল আত্মাবা কোথায়! আর মল ভাজন দেহ বা কোথায়! আত্ম ও অনাত্মার অবিবেক, এ উভয় ঐক্যের কারণ। প্রথম, বেদ সকল অধ্যয়ন করিয়া সাধন-সম্পত্তি-প্রাপ্ত জিজ্ঞাস্তর উপ-লভ্য, শ্রীমৎবাদরায়ন যুক্তি-সন্দর্ভে ত্রন্ধাক্য নির্ণয় করিতে ''অথাতো ব্ৰহ্ম জিজা্দা'' ইত্যাদি দূত্ৰ সকল নিৰ্মাণ করিয়াছেন। তাহাতে বন্ধের অধ্যাদ(৪) স্ম্যুপে দূচিত। হইয়াছে। তথা, মিথ্যা বন্ধের বাধন বিষয়াদি শাস্ত্র বিস্তার রূপে ক্ষিত হইয়াছে। মিথ্যা অধ্যাস বাধন হেতু ইহা জাগ্ৰুৎ বোধের সমান সিদ্ধ, সূত্রে সূচনা করণে বন্ধের ব্রহ্ম জ্ঞান নিবর্ত্তম, তবে সম্ভব হইতে পারে যদি বন্ধ মিথ্যা হয়, ইছা স্পান্ট রূপ দূত্রিত হইয়াছে। তত্ত্ব জ্ঞানের ফল তুঃখ-ছেদ ও

১ বেদ পাঠ। ২ স্থুতিকারক। ৩ সংসারের। ৪ যে যাহা নহে তাহতে সেই বুদ্ধি, আরোপ, ভ্রম।

যথ প্রাপ্তি হেতু তত্ত্ব জ্ঞান জন্য সর্ব্বদা বেদান্ত বিচার কর্ত্তব্য । এমত সূচিত বিষয়াদির সম্ভব হেতু শাস্ত্র আরম্ভনীয়, সূত্রে এই রূপ বিচার করিয়াছেন। এই শাস্ত্র বিচার দারা তত্ত্ব জ্ঞান উৎপত্তি হয়। অধ্যাস সমুচ্ছেদ ও বেদান্ত বাক্য বিচার ভিন্ন জ্ঞান হয় না। যদি বল, বিনা অধ্যাস যুক্তিতে কি প্রকার সূত্রে নিশ্চিত হইয়াছে? যেহেতু অধ্যাস রহিত আত্মা ও অনাত্মা কাহারও দর্শন হয় না। তবে প্রবণ কর। আত্মানাত্মা উভয়ের পরস্পার ভাবের তমো ও প্রকাশ তুল্য বিরুদ্ধ স্বভাব হেতু তাদাত্ম্য (১) রহিত। উভয়ের বিরুদ্ধ স্বভাব ভিন্ন বিজ্ঞানে প্রকাশ। অতএব বিবেক দারা হেতুর অসিদ্ধতা নাই।

ভাল, তবে কি লোক সিদ্ধ উভয় পক্ষ গোচর ? কি প্রভাকর মত সিদ্ধ ? কি বেদান্তী সন্মত ? আদ্য দ্বয়ের অনুমান দারা সাধন সিদ্ধ তৃতীয় অনুমানের অনুভব বিরুদ্ধতা হয়। যথা;—প্রথম; লোকে দেহাদি চৈতন্য পর্যান্তের আত্মতা জ্ঞানও পাষাণাদির অনাত্মত্ব, এ উভয়ের ঐক্য সন্মত নহে। আর, উভয়ের বিরোধ নিয়ত অনুভূত হয় না। দ্বিতীয়; প্রভাকরাদি স্বীয় বৃদ্ধি দারা কল্পনা করিয়া কহেন, প্রমাতৃত্ব ও কর্তৃতাদির আত্রয় জড় আত্মা এবং দেহেন্দ্রিয়াদি অনাত্মা প্রপঞ্চ। তৃতীয়; বেদান্তীর সন্মত এই, যে, কর্তৃত্বাদির আত্রয় অহঙ্কার, তাহার কারণ অজ্ঞান, এ অনাত্মা। উভয়ের অধ্যাস বিনা ঐক্য স্বীকার করাতে উক্ত দোষ দ্বয় পূর্ব্বপক্ষবৎ এপক্ষে পতিত হয়। যেহেতু, বেদান্তীগণ সর্ব্ব-দোষ-শৃন্য,

নিরঞ্জন, বিজ্ঞানঘন আত্মা কহেন, তাহা ভিন্ন অকল অনাত্মা অনথক। উভয়ের অধ্যাস অনুভব দারা দিদ্ধ এই তথ্য। উভয়, পরস্পর বিরুদ্ধ ও ভিন্ন, স্বভাবের ভ্রান্তি দৃষ্টি হেতু, অধ্যাস ভ্রান্তি হেতুক বলা যায়। ইহা হইলেও দৃষ্টান্ত দারা বাস্তব ঐক্য সম্ভাবিত নহে। লোকে পুরোবর্তী-শুক্তি ও বজতের ঐক্য ঘথার্থরূপ দৃষ্ট হইলেও বাস্তব ঐক্য দৃষ্ট হয় না। প্রকৃত বিষয়ে অধ্যাসই কারণ।

চিত্রপ প্রযুক্ত দ্রন্থীর দৃশ্য-তদাত্ম্য কখন সম্ভব হইতে পারে না, তাহা হইলে কৃটস্থতা নাশ হয়। নিক্ষলঙ্ক আকাশ ষয়ং বা কারণান্তরে দৃশ্যাকারে পরিণাম প্রাপ্ত হয় না। দৃশ্য ও দ্রন্থীর তাদাত্ম্য স্বীকার অন্যতঃ কি স্বভাবতঃ হয় ইহা বিবেচ্য । অন্ত্যে স্বভাবতঃ হইলে দৃশ্যত্ব ব্যাঘাত ও কর্ম্ম কর্ত্তার বিরোধতা । আদ্যে যদি অন্যতঃ স্বীকার কর, তবে দে অন্যরূপ, যাহাতে তাদাত্ম্য হয়, অজ্ঞান কি তাহার কার্য্য ? আদ্যে অজ্ঞান কহিলে তাহা অদ্যাপি অসম্ভব, স্মৃতরাং তাহা স্বীকৃত হইতে পারে না। অত্তর্পর ব্যাপ্তিত্ব (১) সর্ব্বথা নাই। যদি, তত্তুভয়ের ধর্মাধ্যাস অঙ্গীকার কর, তাহাও যুক্তিসিদ্ধ হয় না, কারণ ধর্ম্ম কখন ধর্ম্মিকে পরিত্যাগ করিয়া গমন করে না, জবাপুষ্প বিনা স্ফাটিকে লোহিত্য নাই। অত্রপ্র তোহার মতে অধ্যাস যুক্তি সহ হয় না। এস্থলে আমরাও তাহা যুক্তিতে পরিহার (২) বিধান করি।

তোগার মতে অধ্যাদের অবস্তুত্ব কি প্রকারে স্বীকৃত হয়?

যুক্তি বিরোধে, কি অধ্যাদ, স্বতঃ উপলব্ধ হয় ? আদ্য যুক্তি

বিরোধ অনির্বাচ্য রূপে আমাদের ইন্ট, যেন্তেতু যুক্তি দার।

বস্তুত্ব সাধন ও অধ্যাদের বিরোধ হয়। অতএব, আত্মা ও

অনাত্মার অধ্যাদ, যুক্তি বিরোধ দিদ্ধ। তজ্জন্য আমরঃ

অবস্তুত্ব অনির্বাচ্য স্বীকার করি 1

অধ্যাদ আক্ষেপ পকে, উৎকৃষ্ট পরিহার শ্রবণ কর। প্রত্যক্র সত্ত্ব মাত্র, যজ্জীব্য, তাহাতে আনন্দাচ্ছাদক রূপে, আদির প্রত্যক্ষ ভানাভাব হেতু সম্মত হয়। অনুভূতি সিদ্ধ অধ্যানে আক্ষেপ করিতে পারনা। যেখানে এধ্যাস কারিণী অবিদ্যা সামগ্রী সাধিকা প্রসিদ্ধা রহিয়াছে, সেখানে আক্ষেপের প্রবেশতা নাই। যদি বল, কার্য্যাধ্যাস অনাদি, যুক্তিসিদ্ধ হয় না। তবে এবণ কর। কর্তৃত্ব ভোক্তৃত্ব রাগাদি দোষ সংযোগ কর্তৃতা অধ্যাস অপেক্ষিত্(১) হয়। ভোক্তৃত্ব কর্তৃত্ব অধ্যাদ বিনা আত্মাতে ভোগ কোন রূপে সম্ভব হয় ন।। কর্ত্তে রাগাদি দোষ সংযোগ অধ্যাস অপেক্ষিত হয়। অতএব, দে অধ্যাদ বীজাস্কুরবৎ প্রবাহ রূপে কর্তৃত্বাদির অনাদিত্ব আপনি যুক্তি দিদ্ধ হয় । এই রূপে পর অধ্যাদে পূর্ববা-ধ্যাদের হেতুত্ব সিদ্ধ। স্মৃতরাং দেহাদির প্রবাহ ক্রমে অধ্যা-সেরও অনাদিত্ব প্রসিদ্ধ। যদি বল, শরীরাদির অবস্তুত্ব (হতু. আরোপ সিদ্ধ ইইতে পারে না। তবে প্রবণ কর। প্রতীতি মাত্রই মারোপ সিদ্ধি বিষয়ে সতা প্রযোজিকা, এই রজত ইত্যাদি স্থলে দৃষ্ট হয়। যথা, শুক্তি রজতের অধ্যাস সত্যানৃত্

<sup>:</sup> অপেকাহত।

উভয় পদার্থের তাদাত্ম্য, ইহাতে পরস্পার অন্যোন্যাধ্যাদ উভয়ের সমান। তথা, আত্মা অনাত্মাতে অধ্যাদ ইহা দংস্ফ রূপ, স্বরূপত নহে।

অতএব, জড় চৈতন্যের তাদাত্ম্যাধ্যাস তদ্ভেদ জ্ঞান জন্য একতা স্বীকৃত হইতে পারে না। দেহাদি সকল বস্তুতে "আমার" এই বিজ্ঞানে ভেদ সহিষ্ণু অভেদ তাদাত্ম্য হয়। ভেদ গ্রহণে অধ্যাস হয় না, যেহেতু তাদৃক্ ভেদ গ্রহই তন্নিবর্ত্তা, তাহাতে বিনাশ সম্ভব। মানবগণ "দেহ আমার" ব্যবহার করাতে দেহ হইতে আত্মা ভিন্ন, ইহা বিনা প্রুতি গ্রহণ করিতে পারে না। অনুভূতি সত্ত্বে ব্যবহারত ঐক্যাধ্যাস, এই তাদাত্ম্য অধ্যাস ব্যপদেশ (১) করিতে পারে। আমি এই অভেদ, আমার দেহ তাহাতে ভেদ, ইহাই তাদাত্ম্য, ঐক্য নহে, যেহেতু উভয়ের ভেদ বিদ্যমান আছে। বস্তুত জীব ব্রহ্ম ঐক্য, অবিদ্যা কল্লিত ভেদ অপেক্ষা করত তত্তাদাত্ম্য কহিয়া থাকে। দেহ ও আত্মার ভিন্নরূপ বশত ঐক্য হয় না, তত্ত্ত্রের সত্য মিথ্যা কৃত ভেদ বিদ্যমান রহিয়াছে।

অবিদ্যার নাম অজ্ঞান। অনির্বাচ্য ভাবরূপ ক্মপ্র অধ্যাসের কারণ, তৎ সত্বে অধ্যাস হয়, অতএব অধ্যাস সত্য নহে। সে অজ্ঞানে কাহারও বিরোধ নাই, যেহেভু "আমি অজ্ঞ" এ প্রথা প্রথিত(২) আছে। আমি আপনাকে ও অন্যকে জানি না, ইহা প্রত্যক্ষ প্রকাশ। আত্মাশ্রয় যে অজ্ঞান, তাহাই উপাদান (৩) ভূত সকল বস্তুতেই ব্যাপিত,

১ শব্দ প্রহোগ। ২ বিখ্যাত, প্রচারিত। ৩ কার্য্যযুক্ত কারণ।

ইহা সকলের অনুভূত বটে। "অহং" সুখীবৎ যে, যেমত বস্তু প্রতীত ভাবরূপ, সাক্ষীর প্রত্যক্ষ গম্য, এ উক্তিতে অজ্ঞান বিষয়ত্বে কোন হানি হয় না, সে ল্রান্তি, সর্ব্যক্তি, বিরোধিনী, নিরালম্বা, তমো দিবাকর তুল্য বিচার সহ্যানহে। বিচার অসহিষ্ণুতা(১) তাহার ভূষণ, অবিদ্যার অবিদ্যান্তই লক্ষণ। বিচার সহ্যাহইলে বস্তু হয়। কোন অধ্যাস অবিদ্যা অতিরিক্ত হয় না। প্রমাণ বস্তু অনাদর করিয়া প্রমাত্মা তুল্য অবস্থিত হয়, ইহা অবিদ্যার চাতুর্য্য পণ্ডিত গণ কহেন।

যদি বল, অজ্ঞানের জ্ঞান নাশ্যন্থ অতি অসংমত। "অহ

সজ্ঞা" এই জ্ঞানে প্রত্যক্ষ বাক্যের ব্যাঘাত হয়, কারণ, বিষয়
ও আশ্রয়, বিজ্ঞান গর্ভিত (২)। তবে প্রবণ কর;—আশ্রয়,
বিষয়, অজ্ঞান এ তিন এক চিদ্যন সাক্ষী ভাস্য। সাক্ষী

সাধক বটেন, নিবর্ত্তক নহেন, রতি জ্ঞান তাহার নিবর্ত্তক,
ইহা অম্মদাদির সম্মত। অধুনা তাহার অসন্তাব (৩), এ হেতৃ
আমারদের বাক্যের ব্যাঘাত নাই। অনাদি, অনির্ব্বাচ্য
ভাবরূপ, চিদাশ্রয়, চিদ্বিষয়ক(৪) অজ্ঞান জগতের কারণ
উপাদান রূপ সিদ্ধ। তদ্বিজ্ঞানীগণের ইহাতে বিরোধ নাই।
অর্থাধ্যাদে কারণ অজ্ঞান আমারদের মত, "আমি" "আমার"
ব্যবহারাদি তৎকৃত হয়।

প্রথম, আত্মাতে অজ্ঞান কল্লিত ''অহং'' অধ্যাস হইলে, পারে তাহার সহিত দেহেন্দ্রিয়াদির অধ্যাস হয়। এ আমার

১ অসহনশীলভা। ২ অন্ত: স্থিত। ৩ অবিদাশানভা।

৪ চৈত্র কে বিষয় করে 'গে।

ইহা ভাবরূপ, বাহ্য বিষয়ের অধ্যাস। যখন দেহেন্দ্রিয়াদি সম্বন্ধ ভোক্তা অধ্যন্ত, তখন বাহ্য ভোগাদি অধ্যন্ত তাহার সংশয় নাই। স্বপ্নে বা ইন্দ্রজালে কল্লিত নরপতির রাজোপকরণ বস্তু যেমত অসত্য, তজ্রপ জানিবা। অতএব "অহং" "ইদং" "মমেদং" এ তিন অধ্যাস অজ্ঞান কল্লিত হয়। "আমি বধির" 'আমি অন্ধ" "আমি মৃক" "আমি খঞ্জ" ইত্যাদি ধর্মাধ্যাস ইহা নির্বিবাদ। অর্থ অধ্যাস বিনা জ্ঞানাধ্যাস পৃথক্ রূপে অসুভ্বারুঢ় হওয়া ছঃসাধ্য, এ অধ্যাসে আক্ষেপ করিতে পার না।

ভাষ্যকার যতীশ্বর, এই সমস্ত বুদ্ধিতে অবধারিত করিয়া,
যুশ্নদিত্যাদি সন্দর্ভে(১) গন্তীর বস্তু-গর্ভিত শব্দ দ্বারা শাস্ত্র
সংসিদ্ধ অধ্যাস, প্রথমে দেখাইয়াছেন। শাস্ত্র বিচারক, গুরু
শিষ্য বা বাদিদ্বয় পরস্পরের উক্তি রূপে কথিত হইয়াছে।
গুরু, শিষ্য প্রতি অধ্যাস কহিলেন, এন্থলে যাহারা অধ্যাসে
বিবাদী, তাহাদের উদ্দেশ করিয়া লক্ষণ সম্ভাবনা প্রমাণ,
ভাষ্যকার পৃথক্ পৃথক্ কহিয়াছেন। শ্রুভিত যুক্তিত সর্বানর্থকর অধ্যাস দর্শিত করিয়াছেন। বেদান্ত জনিত আত্ম
জ্ঞানে অধ্যাস বাধন। ব্রহ্মাত্ম বিজ্ঞানে আনন্দাপ্তি লক্ষণ।
অতএব তুংখাভাব পুরংসর প্রয়োজন সিদ্ধ। তত্ত্বজ্ঞানোৎপরে
প্রাক্তন কর্ম্মের বিদ্যমানতা রূপ মিথ্যা দেহেন্দ্রিয়াদি ভাসন্মান থাকে, তাহা অবিদ্যা লেশ মাত্র প্রারন্ধ স্থিতি। ভোগ
দ্বারা প্রারন্ধ কর্ম্ম প্রতিবন্ধ ক্ষয় হইলে, তত্ত্বজ্ঞানে অবিদ্যার
লৈশ মাত্র থাকে না। অতএব সমস্ত অনর্থ সংসারের

নির্ভি উদ্দেশে ত্রন্ধাত্মিকত্ব বিজ্ঞান অপরোক্ষ রূপ, মহর্ষি বেদব্যাদ, দকল বেদান্তের মীমাংদা দূত্রিত করিয়াছেন। প্রথম অধ্যায়ের প্রথম দূত্রের যুৎকিঞ্চিৎ ভাষ্য-ভাব ভাষাতে, লিখিত হইল, দমস্ত অতি বাহুল্য, ভাষাতে দাধারণের অব-ধারণ তুরুহজন্য সংক্ষেপে সম্পন্ন করা হইল। শারীরক ভাষ্যে অনেক প্রকার টীকা হইয়াছে, অতি গম্ভীর ভাষ্যের তাৎপর্য্য ভাষ্যকারেরই বিদিত, অধ্যয়ন করিয়া দকলের মর্ম্ম বোধ হয় না। ভাষাতে তৎসমুদ্য় লেখা মিথ্যা প্রয়াদ মাত্র।

ইতি শ্রীশঙ্কর-বিজয়-জয়ন্তী গ্রন্থে শারীরক ভাষ্য প্রমেয় কথনে চতুর্থঃ সর্গঃ ॥৪॥

# পঞ্চম সর্গ।



## (वज्रवाम म्याग्य।

শঙ্করাচার্য্য যতীশ্বর, বারাণদী নগরীতে স্থর-তরঙ্গিণী তীরে অবস্থিত হইয়া, প্রতিনিয়ত শিষ্যরন্দকে স্বরুত শারীরক ভাষ্য অধ্যাপনে নিরত ছিলেন ৷ এক দিবদ মধ্যাক্ত দময়ে পাঠ সমাপনান্তর স্থান্থিত হইলে, এক রন্ধ আহ্মণ তৎ-স্থানে সমাগত হইয়া কহিলেন, তুমি কে? কোন শাস্ত্র অধ্যাপন করিতেছ ? দিজবরের বাক্য শ্রেবণ করিয়া শিষ্যগণ প্রত্যুক্তি করিলেন, ব্রহ্মন্ ! এই ভগবান্ আমারদের গুরু অদৈতবাদী, স্বয়ং শারীরক সূত্রে ভাষ্য করিয়াছেন, তাহাতে বেদান্ত সম্মত অধৈত মত সমাশুপে নিৰ্ণীত হইয়াছে। আমরা গুরুর নিকট তাহাই অধ্যয়ন করিতেছি। ব্রাক্ষণ এতৎ প্রত্যুক্তি শ্রবণে ভাষ্যকারকে কহিলেন, অহো! এই শিষ্যগণ তোমাকৈ ভাষ্যকৰ্ত্ত৷ কি কহিতেছেন ? ভাষ্য কৰ্তৃত্ব থাকুক্, বেদব্যাদের অন্তবর্ত্তী তাৎপর্য্য যথার্থ রূপ বর্ণিত একটা দূত্র আমার নিকট বল। দিজবরের বাক্য শ্রুতি-গোচর হইলে ভাষ্যকার কহিলেন, আচার্য্যগণকে নমঃ, ও ব্রহ্মবিৎরুক্তে নমস্কার, ব্রহ্মন্ ! সূত্র আমার উপস্থিত হয় না, আপনকার যাহা ইচ্ছা হয় জিজ্ঞাসা করুন, যথাশক্তি তাহা বর্ণন করিব। শঙ্করাচার্য্যের বাক্য প্রবণ মাত্র দ্বিজবর, শারীরকের তৃতীয় অধ্যায়ের প্রথম সূত্র ''তদন্তর প্রতিপক্তো বংহতি সংপরিষক্তঃ" প্রশ্ন নিরূপণাভ্যাং, জিজ্ঞাসা করিলেন;

যাহাতে জীবের সৃক্ষা ভূত সহিত পরলোক গিত নিরূপিত হইয়াছে। যতীশ্বর উক্ত সূত্রে ক্তভাষ্য বিস্তার পূর্বক সংশয় পূর্বপক্ষ সিদ্ধান্ত কহিলে, দ্বিজবর তাহাতে সহস্র প্রকার লোক-বিশ্বয়-জনক কল্পনা করিয়া পূর্বপক্ষ করিতে লাগি-লেন। ভাষ্যকার শত শত যুক্তি দারা তাহা ক্রমে খণ্ডন করিলেন। এরূপ পরস্পারের বিবাদে ও প্রশ্নোত্তরে অফ দিবস হইল। শঙ্করাচার্য্যের প্রেষ্ঠ শিষ্য পদ্মপাদ যতি, গুরুর অগ্রে নিবেদন করিলেন, প্রভো! এই বিপ্রবর পরম গুরু ভগবান্ বেদব্যাস। অতএব, 'শেহ্বরঃ শঙ্করঃ সাক্ষাৎ, ব্যাসো নারায়ণোহরিঃ। তয়োর্ব্ববাদ সংস্কৃতে, কিঙ্করা কিঙ্করো বাণীতি''।

অর্থ। শঙ্কর সাক্ষাৎ শঙ্কর, ব্যাস স্বয়ং নারায়ণ হরি, উভয়ের বিবাদ স্থলে কিঙ্করেরা কি করিবে?

পদ্মপাদের এই উক্তিতে ভাষ্যকার, গুরু ব্যাসদেবকে দর্শন করিয়া প্রণাম পুরঃসর বিনীত ভাবে স্তুতি বাক্য কহিলেন, যদি আপনি সূত্র-সন্দর্ভে প্রতিপাদ্য অদয় ও অদৈত মত প্রতিপাদন করিয়াছেন, তবে কুপা প্রকাশে অদ্য সেই বিঞ্-অংশাবতার পৈলাদি শিষ্যরন্দ সেকিত স্ব স্বরূপ দর্শন করাইয়া কৃতার্থ করুন। এই বাক্য কহিতে কহিতে দিব্যপিন্ধ জটাকলাপ বিভাজমান শ্যামল কলেবর, দিব্যার-বিন্দ নয়ন যুগল, আজাত্মলম্বিত কর্যুগা, প্রসন্ধ স্থাতানন, কৃষ্ণাজিন পরিধান, শুরু যজ্ঞোপবীত বিলম্বমান, শিষ্যরন্দ সমারত শ্রীমদ্যাসদেবকে স্বরূপত অত্যে সাক্ষাৎ দর্শন করিলেন।

তখন, শঙ্কর অমিত(১) উল্লাসে হর্ষোৎকুল্ল মানসে দশিষ্য উথিত হইয়া দশুকারে প্রণাম করিয়া কহিলেন, গুরো! স্বাগত কুশল, অদ্য আমার ভাগ্য-সঞ্চিত পুণ্যচয়ের সহিত কলিত হইল, যে প্রীগুরুর শুভাগমন হইয়াছে। আমরা সাক্ষাৎ পরম গুরুকে নয়ন-গোচর করিয়া জীবন ও মনের সাকল্য সঞ্চয় করিলাম, এবং কৃতার্ধ হইলাম।

### ---

# শহরোক্তি ব্যাস স্তৃতি।

আপনি স্বীয় অলং(২) বৃদ্ধিতে অফীদশ পুরাণ ইতিহাস সকল প্রণয়ন করিয়াছেন, আর চতুর্বেদ বিভাগ, এবং ভারত সাগর নির্মাণ করিয়াছেন। অন্য কাহার সাধ্য এরূপ অদ্ভূত কার্য্য সম্পন্ন করে? আপনি কেবল লোকের হিত সাধন জন্য ধর্মজ্ঞান বল্ব প্রকাশ করিতে ভূতলে উদিত হইয়াছেন। বেদান্ত সকল যে সচ্চিদানন্দ প্রাৎপরকে প্রতিপাদন করি-তেছেন, তিনি সাক্ষাৎ ভগবান্ নারায়ণ, এই প্রুতিঃ।

সৃষ্টি কালে ব্রহ্মাদি দেব যাঁহা হইতে উদ্ভব হয়েন, তিনি আপনি ভগবান্ ব্যাসদেব, ইহাতে সংশয় নাই। সৃষ্টির পূর্বেষে এক অদ্বিতীয় সৎ শ্রুতিতে শ্রুত হইতেছে, তিনি আপনি কুপাসিন্ধু বাদরায়ণ নামে প্রকাশ হইয়াছেন। যে অলুপ্তদৃক্(৩) পরানন্দ, মায়া-শক্তিকে বশ করিয়া স্বয়ং সর্বজ্ঞ প্রভু হইয়াছেন, সেই ভূমি আমারদের পরম গুরু। যে যোগনিদেশ্বর প্রথমে সলিল স্ক্জন করিয়া তাহাতে তল্প(৪) কল্পনা করত সুখে শয়ান হইয়াছেন, সেই ভূনি স্বয়ং ঈশ্বর ভগবান্

১ অভিক্রিক্ত। ২ অভার্থ। ৩ লোপ হীন দ্রষ্টা অর্থাৎচৈতন্য। ৪ শযা।

হরি। যে বিষ্ণু মরীচ্যাদি মুনিগণকে সৃষ্টি করিয়া, প্রবৃত্তি লক্ষণ ধর্ম্ম গ্রহণ করাইয়াছেন, সেই বিশ্ব-পালক বিশ্বস্তর তুমি। যে বিস্তু সনকাদি মুনিরন্দকে স্ক্রন করিয়া নির্ত্তি, লক্ষণ ধর্ম্মে নিরত করিয়াছেন, সেই মোক্ষদাতা দয়াময় তুমি। তুমি বেদব্যাস নাম ধারণ করিয়া লোক-হিত মানসে এক বেদকে ঋক্, যজু, সাম, অথর্ব্ব রূপ চতুর্ধা করিয়াছ। বেদাধিকার শূন্য স্ত্রী, শূদ্র, বর্ণসক্ষরাদির নিমিত্ত করুণা-রসার্দ্র বৃদ্ধিতে তুমি ইতিহাস পুরাণ সকল নির্মাণ করিয়াছ। হে গুরো! তুমি লোকের হিত কামনায় গৃঢ় বেদার্থ সমালোচন করিয়া সর্ব্ব ধর্ম্ম সাধন বেদ-মর্ম্ম ভারত রচনা করিয়াছ। যে সময় লোকে ধর্ম্মের হানি ও অধর্মের বৃদ্ধি হয়, তখন তুমি অবনীতে অবতীর্ণ হইয়া বেদমার্গ বিস্তার করিয়া থাক।

### ---

## वाम भक्रतः मश्वीम।

শ্রীমদ্বেদ্ব্যাদ ভাষ্যকার কর্ত্ব এবস্প্রকার দংস্তুত হইয়া আদনে উপবেশন করিলেন, এবং হর্ষযুক্ত হইয়া অতি দাদরে মধুর বাক্যে যতিবর শঙ্করকে কহিলেন, শঙ্কর! তুমি ধনা, তুমি কৃতার্থ, শুক দমান আমার প্রিয়, অদৈতাদ্ধ(১) প্রকাশ করিবার জন্য লোকে জন্ম গ্রহণ করিয়াছ। শস্তু সভাতে তোমার ভাষ্যের প্রশংসা শ্রবণ করিয়া, দে ভাষ্য শুনিবার মানদে তোমার নিকট আদিয়াছি, তোমার মুখে তাহা শ্রবণ করিয়া সীমামিত(২) হর্ষ প্রাপ্ত হইলাম। শঙ্কর এরপ বেদব্যাদের বাক্য শ্রবণে বিনীত ভাবে কহিলেন, প্রভো!

১ অবৈত শাস্ত্র। ২ অসীম।

কোথা আপনকার সূত্র মার্তিও(১) ও কোথা ক্ষুদ্র দীপ আমার ভাষ্য ! তথাপি আপনি করুণাবশে এ প্রকার কহিতেছেন। শিষাগণের গুরু শুশ্যা কর্ত্তব্য বিধায়ে ইহা করিয়াছি, এই ভাষ্যেতে স্বয়ং বুদ্ধি দারা যে কোন দাহদ করিয়াছি, তাহা আপনি বিচার করিয়া সংশোধন ও সমীকরণ করুন। ব্যাস-দেব শঙ্করের বাক্য শ্রুতি-গোচর মাত্র তাঁহার হস্ত হইতে ভাষ্য গ্রহণ করত পর্য্যবেক্ষণ করিলেন। ভাষ্য অতি প্রদন্ন ও গম্ভীর, শ্রুতি সিদ্ধান্ত যুক্তিতে সূত্রাসুকারী বাক্যেতে যুক্ত নিরীক্ষণ করিয়া, অমিত সন্তোষবশে প্রফুল্ল চিত্ত হইয়া শঙ্করকে কহিলেন, এই মহত্তর ভাষ্যে কোন স্থানে তোহার সাহস প্রদঙ্গ নাই। শঙ্কর! মীমাংসা, ন্যায়, বেদ, ব্যাকরণ, সাংখ্য এবং যোগে স্বর্গ ভূমণ্ডলে তোমার সদৃশ কেই নাই। ভুমি প্রাকৃত নহ, গোবিন্দ স্বামির শিষ্য, স্বয়ং শিব। তোমার বদন হইতে হুরুক্তি কিরূপে নিস্ত হইবে ? তোমার কৌশলের তুলনা পৃথিবী মধ্যে কাছারও সহিত হয় না। আমার কৃত বহু অর্থ ও তাৎপর্য্য-গর্ভিত দূত্র দকল তৃমি বিনা কোন্ ব্যক্তি শ্রুতি ঘারা ব্যাখ্যা করিতে শক্ত হইবে ? তুমি ভিন্ন দেবাসুর, নর, ঋষি মধ্যে আমার মনোবর্ত্তী ভাব ও মর্ম্ম অবগত হইয়া, কোন্ জন ভাষ্য করিতে যোগ্য ও সমর্থ হইবে ? পূর্কে অনেকে ইহার ব্যাখ্যা করিয়াছেন, পরে তোমার ভাষ্য হইয়াছে, কিন্তু পূর্ব্বের দে দকল তোমার ব্যখ্যার তুল্য নহে। অধিকন্তু, তুমি বেদান্ত-বাক্য সকল

ন্যাখ্যা করিয়াছ। অধুনা তুমি ভেদ-বুদ্ধি-মূচ্গণকে জয় করিয়া সীয় মত প্রচার কর। তোমার মত, ব্রহ্মা, বিষ্ণু, রুদ্রাদির দম্মত। এই ক্ষণে আমিও কৃতকৃত্য হইলাম, যথা ইচ্ছা গমন করি।

#### **~•**@•~

## শকরের আয়ু হৃদ্ধি।

ভাষ্যকার, গুরু ব্যাসদেবের বাক্য শ্রবণ করিয়া কহি-লেন, হে গুরো! আপনি মৎকৃত ভাষ্য পাঠ ও অবলোকন করিলেন, যথা তথ্য সমস্ত বেদমার্গ নিণীত হইয়াছে। অধুনা আর আমার জগতী-তলে অবশিষ্ট কর্ত্তব্য নাই। আপনি মূহুর্ত্ত মাত্র প্রতীক্ষা করুন, আমি আয়ু শেষান্তে মণিকর্ণিকাতে তবান্তিকে এ কলেবর পরিত্যাগ করি। ব্যাসদেব, শঙ্করের উক্তি শ্রবণে ক্ষণমাত্র ধ্যান-নিরত হইয়া কহিলেন, শঙ্কর ! ইহা কর্ত্তব্য নহে, তোমার অবশিষ্ট কর্ত্তব্য কর্ম্ম আছে। যাহারা বেদ মত অন্যথা করিয়াছে, এমত বাদী অনেক আছে, দে সকলের মত নিরাদ করিবার জন্য তোমাকে পৃথি-বীতে অবস্থিতি করিতে হইবে, নচেৎ ইহলোকে মুমুক্ষা(১) যথার্থত তুর্লভ হইবে। তুমি পৃথিবী পরিত্যাগ করিলে বেদান্ত দকল নিরাশ্রয় হইবে ৷ তোমার আয়ুঃ দৈবকৃত অফ বর্ষ, স্ব বুদ্ধি যোগে আর অট বর্ষ, এই ষোড়শ বর্ষ হইয়াছে, অধুনা ঈশ্বরের বরে আর ষোড়শ বর্ষ হইবে। ভাষ্যকার কহি-লেন, আপনকার দূত্র সম্বন্ধে আমার ভাষ্য সর্বতোভাবে

১ युक्तित केन्हा।

প্রচার হউক। ইহা কহিয়া ব্যাসদেবের চরণ বন্দনা করিলেন। ব্যাসদেব তথাস্ত বলিয়া অভিনন্দন করিয়া অন্তর্জ্ঞান হইলেন।

#### ---

শঙ্করের প্রয়াগ যাত্র। এবং ভট্টপাদ সমাগম ও সংবাদ।

শ্রীমদেদব্যাস তিরোহিত হইলে. শঙ্কর তাঁহার নিয়োগ-মতে দিগ্রিজয় করিবার মানসে চিন্তাবস্থিত হইয়া স্থির করিলেন, বিদূষবর কুমারল ভটুপাদের সৃহিত আমার সমূহ সম্বন্ধ আছে, তদ্ধারা ভাষ্যেতে অনুত্তম বার্ত্তিক করাইব। এই বিবেচনা করত সশিষা কাশী হইতে যাত্রা করিয়া বিদ্ধাচল-বর্জ্বে তীর্থরাজ প্রয়াগে প্রস্থান করিলেন। প্রয়াগ তীর্থে ত্রিবেণী তীরে সমুপস্থিত হইয়া বিধান মত স্তুতি, নতি, করণান্তর প্রমানন্দে দশিষ্য বেণী-নঙ্গমে অবগাহন করিয়া ও কতাহ্নিক হইয়া বেণী তীরে স্বাশ্রমে বিশ্রাম করিলেন। দেখানে লোক প্রমুখাৎ বৌদ্ধ সন্তান নাশক, কুতিভোষ্ঠ ভটপাদের নানাবিধ কথা প্রবণ করিলেন। যাঁহার প্রসাদা-শ্রায়ে দেবগণ যক্ত ভাগ প্রাপ্ত হইতেছেন, সেই শ্রোত-কর্ম্ম ও বেদ-মার্গ প্রবর্ত্তক বেদাম্বুজ-ভাস্কর সম্প্রতি তুষানলে প্রবেশ করিতেছেন। ভাষ্যকার এ প্রকার জনরব শ্রুতি মাত্র অবিলম্বে সেই স্থানে গমন করিলেন ও সাক্ষাৎ ভট্টপাদকে দেখিলেন। প্রভাকরাদি শিষ্যরন্দে বেষ্টিত, তুষাগ্রিতে সংস্থিত তেজোনিধিকে প্রদন্ন-মুখ-পঙ্কজ দৃষ্টি করিয়া বিম্ময়াপন্ন 'হইলেন। অহো ধৈৰ্য্য ! অহো তেজঃ ! চিন্তা' করত স্থিত হইলেন। ভট্রপাদ, দূর হইতে শঙ্করাচার্য্যকে দর্শন করিয়া

প্রণাম পুরংসর পাদ্যার্ঘাদি দ্বারা সাদরে পূজা করিলেন।
আচার্য্য-স্বামী প্রমোদিত মনে স্বকৃত ভাষ্য তাঁহাকে দেখাইলেন। ভট্টপাদ অতীব হর্ষে তাহা গ্রহণ করিয়া পর্য্যালোচন
সহ অবলোকন করত পুলোকোৎফুল্ল চিত্তে কহিলেন, অফ'
সহস্র শ্লোক বার্ত্তিকাখ্য মৎ কর্তৃক অধ্যাস সন্দর্ভে প্রকাশ
হইয়াছে, অধুনা কি করি, মৃত্যু পরিগৃহীত হইয়াছি, কাল
তুরতিক্রম। স্বামিন্! এই অসার সংসারে মহৎ সঞ্চিত পুণ্য
কল আপনকার দর্শন, তাহা অদ্য লাভ হইল। আমি বেদমার্গ প্রবিত্তিত করিয়াছি, এবং সজ্জনগণ মধ্যে সম্মান প্রাপ্ত
হইয়া ইপ্সিত(১) ভোগ্য সকল ভোগ করিয়াছি। এক্ষণে
জন্তুগণের অপরিহার্য্য, সর্ব্ব-সংহারক, তুর্দান্ত কাল-কবলে
পতিত হইয়াছি, তাহার পরিহরণ শক্য নহে।

## ---

# ভট্টপাদের পূর্ব্ধ রক্তান্ত কথন।

স্বামিন্! আমার পূর্ব্ব র্ক্তান্ত নিবেদন করি, শ্রবণ করুন। ইতিপূর্ব্বে সন্মার্গ-দূষক বৌদ্ধগণ প্রবল হইয়াছিল। তৎকর্তৃক পৃথিবী আক্রান্তা হইয়া বৈদিক ধর্ম্ম বিরল হইলে, মানব গণের ঈশ্বর, বেদ এবং ধর্ম্মে নাস্তিক্য প্রবর্ত্তিত হইল। তখন আমি রাজ-গৃহে প্রবেশ করিলাম। সৌগতগণ রাজাকে বশীভূত করিয়া, বেদ প্রমাণ মিথ্যা বিশ্বাস করাইয়া তদ্বিষয়ক বাক্যালাপে নিরত ছিল। আমি বৌদ্ধগণকে জয় করিতে উদ্যত হইলাম, কিন্তু আমি সে বেদ-দূষক নিষিধ্য মত অবগত ছিলাম না, স্থতরাং তন্মত জানিবার জন্য

তাহারদের শরণ গ্রহণ করিলাম। যত্ন সহকারে তাহারদের গ্রন্থ অবলোকন ও পাঠ করিয়া সন্মত-দূষণ বৌদ্ধ সিদ্ধান্ত সমস্ত জ্ঞাতা হইলাম। এক সময়, আমি সেই মতে শ্রুতিতে দোষারোপ করিলাম, তখন ঐ চুন্ধব্যে আমার নয়নাঞ্ নিপতিত হইল। ইহাতে বৌদ্ধগণ আমাকে লক্ষ্য করিয়া শাত্রবতাচরণে(১) প্রবর্ত্ত হইল, এবং আমার বধন জন্য সমুদ্যত হইয়া পরস্পর মন্ত্রণা করিতে লাগিল, যে, এ পাঠী(২) বলবান বিপক্ষ, নিশ্চয় আমারদের মত দোষ-দৃষিত করিবে, অতএব যে প্রকারে সম্ভব ইহাকে বিনষ্ট করা অতীব কর্ত্ব্য। এক সময়, তাহারা আমাকে প্রমত্ত জানিয়া সোধাগ্র(৩) হইতে নিপাতন করাইল, পতন সময় কহিলাম, "যদি বেদ প্রমাণ হয় তবে জীবিত থাকিব", ''যদি" এই সংশয় বাক্যে এবং \* গুরু-দ্রোহিতা জন্য উচ্চদেশ হইতে পতনে আমার একটি চক্ষু বিনষ্ট হইল ৷ একাক্ষর-দাতা গুরু হন, বহু পাচকের ত কথাই নাই। আমি তাঁহারদের নিকট অধ্যয়ন করিয়া পুনঃ তাঁহারদের মত দৃষিত করিলাম এবং তাঁহারদের কুল সমূল নাশে মহা অপরাধী হইলাম। এ সকল পাপের ফল নয়নে উদিত হইল । আর জৈমিনীয় মতে প্রবিষ্ট ইইয়া ঐশ্বর মত দৃষিত করিয়াছিলাম। গুরু-দ্রোহিতা ও ঈশ্বর অমানতা এই দোষ দ্বয়ের নিষ্কৃতি বিধি পূর্ব্বক করিতে উদ্যত হই-য়াছি। অনলে প্রবেশ করিয়া স্বামীর চরণ দর্শন করিলাম। আমার অভিলাষ ছিল, যে, স্বামীর কৃত এই ভাষোে সম্পূর্ণ

১ শক্রতাচরণে। ২ পঠনশীল। ' ৩ অট্রালিকার উপর।

বার্ত্তিক(১) করিয়া যশস্বী হইব, কিন্তু সে আশা আমার ফলবতী হইল না। আমি ইহা জানি, আপনি মহেশ্বর শিব, অদৈত সম্প্রদায় করিতে অবতীর্ণ হইয়াছেন, অধুনা নয়ন পথে, প্রাপ্ত হইলাম। হে মহাযশে! অধিগমন করি ত্বাদৃশ ভাগ্য হইল না। এই অদৈত নিষ্ঠ ভাষ্যে বার্ত্তিক দার স্বরূপ, তাহা করিবার আর সময় নাই।

#### **-•⊙•**-

# ভট্টপাদের প্রতি শকরের প্রবোধ বাক্য ও মণ্ডন-মিশ্রের প্রসক্ষ।

শক্ষর, ভট্টপাদের উক্তি প্রবণ করিয়া কহিলেন, ষড়ানন! 
ভূমি সৌগতগণকে নির্মূল করিতে অবনাতে জন্ম গ্রহণ 
করিয়াছ। তোমার তৎকর্ম সাধনে পাতক সম্বন্ধ কোথায়! 
আমি তোমার জীবন দান করি, ভূমি আমার ভাষ্যে বার্ত্তিক 
কর। ভট্টপাদ, শক্ষরের কৃপা-বর্ষিণী-বাণী প্রবণ করিয়া কহিলেন, স্বামিন্! আপনি যাহা কহিলেন তাহা করিতে সমর্থ 
বটেন, ইহা আপনকার যোগ্যোক্তি তাহাতে সংশয় নাই। 
আপনি ঈশ্বর, আপনকার মাহাত্ম্য নিরক্ষুণ। আমি জানি 
আপনি জগৎ সংহার করিয়া পুনর্বার তাদৃশ স্পষ্টি করিয়া 
থাকেন, আমার জীবন দান কি বিচিত্র! তথাপি ব্রত ভঙ্গে 
আমার উৎসাহ নাই, এ সময় ব্রহ্মাহৈত উপদেশ করুন, 
যাহাতে সংসার হইতে মোক্ষ হয়। আর এক নিবেদন, যদি 
এই অদৈত মার্গ প্রকাশ করিতে মানন করিয়াছেন, তবে অগ্রে
মগুনাখ্য কবিকে জয় করা কর্ত্ব্য। তাহাকে জয় করিলে

১ উক্ত, অবুক্ত, চুঞ্ক্তার্থের প্রকাশক গ্রন্থ

জগৎ-জিত হইবে। বেদ বেদাঙ্গের বক্তা তাদৃশ কেহ নাই।
মণ্ডন, কর্ম্মিগণের মুখ্য আচার্য্য, গার্হস্থ্যের প্রবর্ত্তক, নির্ত্তিতে
অক্ত-আদর। তাঁহাকে স্ব বশে আনয়ন করুন। আর সরস্বতী কোন কারণ বশতঃ অভিশপ্তা হইয়া ভার্য্যাভাবে মণ্ডন
গৃহে অবস্থিতি করিতেছেন। তিনি সর্ব্বশাস্ত্রে মণ্ডন হইতে
অধিকতর কৃতী(১) ও সর্ব্বকলা(২) কুশলী(৩)। দেই মণ্ডনের
প্রিয়সীকে সাক্ষিণী করিয়া তাঁহাকে পরাজিত এবং বশীভূত
করুন। আমি যাবৎ প্রাণ পরিত্যাগ করি, তাবৎ এক মুহুর্ত্ত

ভাষ্যকার, ভট্টপাদের সন্তুক্তি শ্রবণ করিয়া তাঁছাকে ব্রহ্মাদৈত উপদেশ করিলেন। ভট্টপাদ তদগত বুদ্ধিতে তাহা শ্রবণ করিয়া তৎক্ষণে স্বাত্মা সাক্ষাৎ করিলেন এবং কলেবর ত্যাগ করিয়া মোক্ষভাক্ হইলেন। শঙ্কর-যতি, ভট্টপাদের বাচনিক মণ্ডনের বিবরণ ও নাম শ্রুত হইয়া, সর্বান্তণ-সম্পন্ন মণ্ডনের দর্শনেচছু হইলেন।

ইতি ঐশঙ্কর-বিজয়-জয়ন্তী গ্রন্থে ব্যাসদেব ও ভট্টপাদ সমাগম নাম পঞ্চন সর্গঃ॥৫॥

# वर्छ मर्ग।

### ---

## শঙ্করের মণ্ডল-মিশ্রালয়ে গমন।

ভগবান্ শঙ্কর যতীশ্বর, মণ্ডন-মিশ্রের সাক্ষাৎ অভিলাবে চিত্তাকর্ষিত হইয়া প্রয়াগ হইতে প্রস্থান করিলেন। রেবা স্লোতস্বতী তীর-বর্ত্তিনী মাহিস্মতী নাম্মী নগরী প্রাপ্ত হই-লেন এবং পুর-মধ্যে প্রবেশ পূর্ব্বক পুষ্করিণী সলিলে অবগাহন করিয়া ও কৃতাহ্ণিক হইয়া মণ্ডনালয়ে প্রবেশ করিলেন। পথি-মধ্যে আনন্দ-নির্ভরা, পরস্পার হাদ্য পরিহাদ বিলাদ তৎপরা, প্রস্পার হাদ্য পরিহাদ বিলাদ তৎপরা, প্রস্পার হাদ্য পরিহাদ বিলাদ তৎপরা, প্রস্পার করিলেন। তাহারদিগকে মণ্ডনের নিকেতন-নিদর্শন জিজ্ঞাদা করিলেন। তাহারা প্রত্যক্তি করিল;—

"স্বতঃ প্রমাণং পরতঃ প্রমাণং, কীরাক্ষনা যত্র গিরাং গিরস্তি। দ্বারস্থ নীড়ান্তর সন্মিক্দ্ধা, জানীহি তন্মগুন পণ্ডিতে কঃ"।

অর্থ। যে দারে নীড় মধ্যে রুদ্ধা শৃক পক্ষিণী সকল "স্বতঃ প্রমাণ ও পরতঃ প্রমাণ" বাক্য কহিতেছে, সেই মণ্ডন্ পণ্ডিতের আলয়।

তাৎপর্য্য। যেস্থানে সর্ব্বদা যে সকল বার্ত্তালাপ হয়,
অত্রন্থ পক্ষীগণ তাহাই অভ্যাস করত তৎকথনে নিরত
থাকে। মণ্ডনালয়ে সর্ব্বদা শাস্ত্র বিচার হইয়া থাকে। বাদী
প্রতিবাদী মধ্যে কেহ কহে বেদ স্বতঃ প্রমাণ, অন্য পরতঃ
প্রমাণ বলে। এক পক্ষের উক্তি ফলপ্রদ কর্ম্ম, পক্ষান্তরে
ফলপ্রদ অজ (ঈশ্বর)। একের উক্তি জগৎধ্রুব, (সত্য), অন্য
জগৎ অধ্বর (অস্ত্যু) কহে। পক্ষী সকল তাহা অভ্যাস

করিয়া উক্তি করিতেছে। দাসীগণ পরিহাস সহ কহিতেছে। দিতীয় দাসীর উক্তি;—

''দল প্রদং কর্মা দল প্রদোহজঃ, কীরাঙ্কণা যত্ত্র গিরং গিরন্তি। দারস্থ নীড়ান্তর সমিকদ্ধা, জানীহি তন্মগুন পণ্ডিতে\কঃ"॥

অর্থ। যে দারস্থ নীড় মধ্যে রুদ্ধা শূক-পক্ষিণী সকল ''ফলপ্রদ কর্দ্ম'' ''ফলপ্রদ অজ'' (ঈশ্বর) বাক্য কহিতেছে, সেই জান মণ্ডন পণ্ডিতের আলয়।

তৃতীয় দাদীর উক্তি;—

''জগদ্ধু বং স্যাচ্জগদপ্ধুবংস্যাত, কীরাঙ্গণা যত্ত গিরং গিরন্তি। দারস্থ নীড়ান্তর সন্নিকদ্ধা জানীচি তন্মগুন পণ্ডিতে কং"॥

অর্থ। যে স্থানে দারস্থ নীড় মধ্যে রুদ্ধা শৃক-পিন্ধিনী সকল "জগৎ গ্রুব" "জগদপ্রব" বাক্য কহিতেছে, সেই মণ্ডন পণ্ডিতের আলয় জানিবে।

যতিবর, দাসীগণের বাক্য প্রমাণে গমন করত সেই ভবনের সামিধ্য সমুপস্থিত হইলেন, এবং নিরুদ্ধ-দার গৃহ দুপ্রবেশ দেখিয়া যোগ-শক্তিতে আকাশ মার্গে গমন পূর্বক সৌধাগ্রে উপস্থিত হইয়া বিষয়ালয়্পত মণ্ডন-মিশ্রকে নিকটে দেখিলেন। তিনি তৎ কালোপস্থিত ব্যাসদেব ও জৈমিনিকে হর্ষোৎফুল্লচিত্তে অর্চনা করিতেছেন। যতিবর সেই স্থানে আগত হইয়া যথাযোগ্য বেদব্যাস ও জৈমিনিকে নমস্কার করিলেন। মুনিদ্বয়ও অভিনন্দন করিলেন।

মগুন ও শঙ্করের কোতুহল বাকা।

তখন প্রবৃত্তি-শাস্ত্র-নিরত মণ্ডন, আকাশ হইতে উর্নাণ

সন্ধ্যাদীকে সমীপবর্ত্তী অবলোকন করিয়া রোষাবিষ্ট হইলেন। মণ্ডন ও শঙ্করের বাক্কোশলে প্রশোত্তর হইতে লাগিল।

> মণ্ডল শক্ষর মং "কুতোমুণ্ডদ, গলামুণ্ডী, পদ্ধাতে পৃচ্ছতে ময়: । শং মং শং কিমান পদ্ধ, ভ্ৰাতা মুণ্ডেভাৰে, তথৈবহিঃ"॥

किमान सङ्ग, अयोजा मुट्डांजान, उत्येवा

শঙ্করোক্তি;—

''ত্বংপত্তান মপৃচ্ছ, স্ত্যাংপত্তা প্রত্যাহ মণ্ডন। ত্বাতেত্যত্ত শব্দোহয়ং, নমাং ব্যাদপৃচ্ছকং"॥

অর্থ। "কুতঃ" শব্দের অর্থ কোথা হইতে। মণ্ডন কহিলেন, "মুণ্ডি কুতঃ" হে মুণ্ডি! কোথা হইতে আগত ? শঙ্করোক্তি;—গলদেশ হইতে মুণ্ডী। মণ্ডন কহিলেন, আমা কর্তৃক তোমার পথ জিজ্ঞাস্য। শঙ্করোক্তি;—পথ তোমাকে কি কহিল ? মণ্ডন বলিলেন, তোমার মাতা মুণ্ডা ইহা কহিল। শঙ্করোক্তি;—তাহাই বটে, হে মণ্ডন! তুমি পথকে জিজ্ঞাসা করিলে পথ তোমাকে কহিল, "তোমার মাতা মুণ্ডা" এই শব্দ আমাকে কহে নাই, যেহেতু আমি জিজ্ঞাসক নহি। অর্থাৎ তুমি জিজ্ঞাসা করিলে, তোমাকে কহিয়াছে "তোমার মাতা মুণ্ডা"।

শং
''অংহা পীতা কিমুস্থরা, নৈব শ্বেতা যতঃশ্বর।

মং
শং
কিং ত্বং জানাদি তদ্বৰ্ণ, মহং বৰ্ণং ভবানুসং" ॥

অর্থ ৷ পীতা শব্দে পানকর্ত্তা এবং পীত বর্ণা ।

মণ্ডন উক্তি ;—''অংহা ! কিং সুরা পীতা'' অর্থাৎ সুরা
কিপান করা হইয়াছে ? শৃঙ্করোক্তি ;—সুরাপীতা (পীতবর্ণা)

নহে শ্বেতা (শ্বেত বর্ণা) স্মরণ কর। মণ্ডন উক্তি; — ভুমি কি তাহার বর্ণ জান ? শঙ্করোক্তি; — আমি বর্ণ জানি, ভূমি রস জান।

মণ্ডনোক্তি;—

"মত্তোজাত কলঞ্জাশী, বিপরীতানি ভাষদে"।

অর্থ। মত্তোজাত শব্দে মত্ত হইয়াছ, পক্ষান্তরে আমা হইতে জন্মিয়াছ।

মণ্ডন কহিলেন, তামাকু আশী অর্থাৎ গাঁজাখোর মন্ত হুইয়াছ, তাহাতে বিপরীত সকল কহিতেছ।

শঙ্করোক্তি;—

''সতা বুবীযি পিতৃবৎ, ত্বতোজাতঃ কলঞ্জভুক্"।

অর্থ। শঙ্কর কহিলেন, সত্য পিতৃবৎ বাক্যটি কহিতেছ, তোমা হইতে গাঁজাখোর জন্মিয়াছে।

মণ্ডনোক্তি;—

''কন্থাং বহুদি ছুবু দ্ধে, গৰ্দভেনাপি ছুৰ্বহা। শিখা যজ্ঞোপবীতাভ্যাত্ৰ, কন্তেভাৱো ভবিষ্যতি"॥

অর্থ। মণ্ডন কহিলেন, গর্দ্ধভ বহন করিতে পারেন। এমত কাথা বহন করিতেছ, শিখা যজ্ঞোপবীত তোমার কি ভার হইত ?

শঙ্করোক্তি;—

"কন্থাং বহামি ছুরু দ্ধে, তব পিত্রাপি ছুর্ভরা।
শিখা যজ্ঞোপবীতাভ্যাং শ্রুতের্ভারো ভবিষ্যতি"॥
অর্থ। শঙ্কর কহিলেন, আমি কাঁথা বহন করিতেন্দ্রি

তাহা তোমার পিতা কর্তৃক চুর্ভরা। শিখা যজ্ঞোপবীত দার। প্রুতির ভার হয়, অর্থাৎ প্রুতির ভার বহন করিতে হয়।

মণ্ডনোক্তি;—

''ভাক্ত্রা পানি গৃহীতাং স্থা, মশক্তা পরিরক্ষণে। শিষা পুস্তক ভারেভ্যো, বিখ্যাতা ব্রহ্মনিষ্ঠতা"॥

অর্থ। মণ্ডন কহিলেন, আপন পাণি-গৃহীতা ভার্যাকে রক্ষণে অশক্ত হইয়া পরিত্যাগ করিয়াছ। শিষ্য পুস্তকের ভারে ব্রহ্ম-নিষ্ঠতা বিখ্যাতা হইয়াছে।

শঙ্করোক্তি;—

''গুৰু শুক্ষ্মধণালস্থাৎ, সমাবৰ্ত্ত্য গুৱো: কুলাৎ

স্ত্রিয়াঃ শুক্রমামানশ্চ বিখ্যাতা কর্ম নিষ্ঠতা"॥

ভর্প। শঙ্কর কহিলেন, গুরু সেবাতে আলস্য প্রযুক্ত গুরুকুল হইতে সমাবর্ত্তন(১) করিয়া, স্ত্রী-সেবাযুক্ত কর্ম্ম-নিষ্ঠতা বিখ্যাতা করিয়াছ।

মণ্ডনোক্তি;—

''স্থিতোসি যোষিতাং গর্ভে, তাভিরেব বিবদ্ধি'তঃ। অহে† ক্রতন্মতা মূর্খ্য, কথংতাএব নিন্দসি"॥

' অর্থ। মণ্ডন কছিলেন, স্ত্রীগণের গর্ভে স্থিত, এবং তাহারদের দারা বর্দ্ধিত হইয়াছ। রে মূর্থ! আশ্চর্য্য কৃতত্মতা. যে তাহারদের নিন্দা করিতেছ।

শঙ্করোক্তি ;—

''যাষাং স্তনাং ত্বয়াপীতং, যাষাং জাতাদি যোনিত:। তাসু মূর্যতম স্ত্রীষু, পশুবৎ রমদে কথং"॥

১ ব্রহ্মচারীর গুরুকুল হইতে গুছে প্রত্যাগমন।

অর্থ। শঙ্কর কহিলেন, যে দ্রীগণের স্তন্য তুমি পান করিয়াছ ও যাহারদের যোনিতে জন্মিয়াছ, হে মূর্থতম! সেই স্ত্রী সকলেতে কি প্রকারে পশু তুল্য রমণ করিতেছ ?

মণ্ডনোক্তি;—

''বীর হত্যা মবাপ্তোসি, বহ্নিকদ্বাস্য দুরতঃ"।

অর্থ। মণ্ডন কহিলেন, তুমি অগ্নি দূরে ত্যাগ করিয়া বীর-হত্যা প্রাপ্ত হইয়াছ।

শঙ্করোক্তি;—

''আত্ম হত্যা মবাগুস্তু, মবিদিত্বা পরংপদং" ॥

অথ। শঙ্কর কহিলেন, তুমি পরংপদ না জানিয়া আত্ম-হত্যা প্রাপ্ত হইয়াছ।

মণ্ডনোক্তি;\_

''দৌবারিকং বঞ্চয়িত্বা, কথং তেন বদাগতঃ" ॥

অর্থ। মণ্ডন কহিলেন, দৌবারিককে বঞ্চনা করিয়া চৌরতুল্য কি প্রকারে আগত হইলে ?

শঙ্করোক্তি;—

''ভিক্ষুভ্যোইন্নমদত্বাত্বং, স্তেনেব ভক্ষদে কথং"॥

অর্থ। শঙ্কর কহিলেন, তুমি ভিক্ষুগণকে অন্ধ না দিয়া চৌর তুল্য কি প্রকারে ভোজন করিতেছ।

মণ্ডনোক্তি;—

"কর্মকালে ন সম্ভাষ্য, স্তুহং মূর্থেণ সাম্পু তি"॥

অর্থ। মণ্ডন কহিলেন, অধুনা ক**র্মের সময় মূর্থের সহিত** সম্ভাষণ করিব না। শঙ্করোক্তি ;—

''অহেণ প্রকটিতং জ্ঞানং, যতি ভঙ্গেন ভাষিণা"॥

অর্থ । শঙ্কর কহিলেন, যতি-ভঙ্গ-ভাষী কর্ত্ক আশ্চর্য্য জ্ঞান প্রকটিত হইল।

মণ্ডনোক্তি:-

''যতি ভঙ্গে প্রবর্ত্তসা যতি ভঙ্গে ন দোষ ভাক্"।

অর্থ। মণ্ডন কহিলেন, যতি ভঙ্গে প্রবর্ত্ত ব্যক্তির যতি ভঙ্গে দোষ হয় না ৷

শঙ্করোক্তি;—

''যতি ভঙ্গে প্রবর্ত্তস্য পঞ্চমত্বং সমস্যভাং"।

ষর্থ। শঙ্কর কহিলেন, যতি ভঙ্গে প্রবর্ত্তের পঞ্চমত্ব সমাস কর, অর্থাৎ যতি হইতে ভঙ্গে প্রবর্ত্ত ব্যক্তির যতি হইতে ভঙ্গে দোষ হয় না, ইহা বল।

মণ্ডনোক্তি ;\_

"ক ব্রহ্ম চ ডুর্ব্বোধং, ক সন্ন্যাসঃ কবা কলিঃ। স্বাদ্ধন্ন ভক্ষ কামেন, বেশোইয়ং যোগিনাংগ্ৰভঃ"॥

অর্থ। মণ্ডন কহিলেন, ছুজের ব্রহ্ম কোথা, আর কোথা সম্যাস, কোথা কলি ! স্বান্থ অম ভোজনাভিলাষে যোগীগণের এ বেশ ধারণ করিয়াছ।

শঙ্করোক্তি:---

"ক স্বৰ্গঃ ক তুরাচারঃ, কাগ্নিছোত্ত কবা কলিঃ। মন্যে দৈপুন কামেন বেশোইয়ং কর্ম্বিণাংগ্নতঃ"॥

অর্থ। শঙ্কর কহিলেন, কোথা স্বর্গ, কোথা তুরাচার, কোথা অগ্নিহোত্র, কোথা কলি ! বোধ করি মৈথুন বাঞ্চাতেও কর্মিগণের এ বেশ ধারণ করিয়াছ।

# শঙ্করের বাদ ভিক্ষা ও মণ্ডনের স্বীকার।

**→•**③•**→** 

মণ্ডন ও শঙ্করের এরূপ তুর্বাক্য সন্দোহ(১) অতিশয় কোতুহল জনক হইল। তখন মণ্ডন-মিশ্র, জৈমিনির কটাক্ষ ইঙ্গিতে সংস্থিত হইলে, বেদবাাস কহিলেন, বৎস! যোগী গণের প্রতি ছুর্কাক্য উক্তি কর্ত্তব্য নহে, বিশেষ অভ্যাগত স্বয়ং বিষ্ণু, অতএব ইছাঁকে ঔচিত্য বিধানে নিমন্ত্রণ কর। মণ্ডন-মিশ্র ব্যাসানুশাসনে(২) জল স্পর্শ করিয়া যথাশাস্ত্র যতিবরকে নিমন্ত্রণ করিলেন। তথন শঙ্কর যতীশ্বর, মণ্ডনা-ভিধেয় বিশ্বরূপকে কহিলেন, আমি বিবাদ(৩) সদ্ভিক্ষা বাঞ্চা করিয়া তোমার নিকট সমাগত হইয়াছি, সেই শিষ্য-ভাবত্ব ভিক্ষা দেহ। অন্য লৌলিক সম্মত নহে। আমার লিপ্সিত(৪) তুমি কর্মাঠ(৫) আমার প্রিয় বেদান্ত সিদ্ধান্ত বিনা অঙ্গ সকল তিরুস্কার(৬) কর। আমি বাদী সমস্ত জয় করত অদ্য তোমাকে প্রার্থনা করিতেছি, তুমি আমার ব্রহ্মাদৈত মত আশ্রয় কর। ব্রহ্মন্! যদি সামর্থ্য হয় তবে যুক্তি সহ বিচার কর, নচেৎ আমার নিকট স্পাফ্ট স্বীকার কর যে ''আমি পরাজিত इहेलागे"।

যতিবরের এই বাক্য শ্রবণ করিয়া দ্বিজবর মণ্ডন প্রত্যুক্তি করিলেন, যদি শেষ, কণাদ, গোতমের সহিত বিবাদ হয়, তথাপি "আমি পরাজিত হইলাম" এমত উক্তি করিতে অমু-মোদন করি না, এবং বেদ-বর্মু পরিত্যাগ করিয়া অন্য

১ সমূহ। ২ আদেশে। ৩ শাস্ত্র বিচার। ৪ বাঞ্ছিত। ৫ কন্মী।

৬ অনাদর।

মার্গ আশ্রয় করি না। আমার নিত্য সিদ্ধ রীতি এই যে, লোকে যে কোন পণ্ডিত হউন, শ্রুতি নির্ণয়ে তাহার সহিত বাদ করি।

বাদ কথা কি! অধুনা আমারদের শ্রম সাফল্য এই যে, ' লোকে পণ্ডিতগণ বেদ-বাক্যার্থ নির্ণয় শ্রবণ করুন। আপনি যে কিছু উক্তি করিলেন, তাহা সাহস মাত্র, বিচারত নহে। "বাদ ভিক্ষা দেহ" যে কহিলে, এমত বাক্য কখন শ্রুতি-গোচর হয় নাই। আমি বাদে প্রবর্ত্ত হইলে আর পূর্ব্ববৎ উক্তি করিবে না। বিবাদ বিষয়ে একটি বিবেচনা করা প্রয়ো-জন। বাদী ও প্রতিবাদী উভয়েই স্ব স্ব পক্ষ রক্ষা করিয়া থাকে, এ নিয়ম চিরপ্রসিদ্ধ আছে। স্বামিন্! তুমি আপন পক্ষ অবশ্যই রক্ষা করিবে, আমিও নিশ্চয় স্বীয় পক্ষ রক্ষা করিব, অতএব বিবাদে মধ্যস্থের আবশ্যকতা মানিতে হয়। এস্থলে আমারদের বিবাদে ম্ধ্যবতী কে হইবে, যে বিবা-দান্তর সপণ জয়াজয় ব্যক্ত করে ? আগামী কল্য মধ্যাহ্নিক ক্রিয়া সমাপনান্তর এ বাদ হইবে। শঙ্কর ইহা শ্রবণ করিয়া তথাস্তু বাক্যে অঙ্গীকার করিলেন। মিশ্র কহিলেন, এ विवारन वरामरनव ७ रिकमिनि यूनिषय माक्यी इहरवन । यूनि-দ্যু ইহা প্রবণে অনুজ্ঞা করিলেন, মণ্ডন! তোমার ভার্য্যা সরস্বতী নির্ণয়ে সদস্য(১) যোগ্যা, তিনি মধ্যস্থা হইবেশ। মণ্ডন-মিশ্র মুনি বাক্যে সর্বতোভাবে কৃতচিকীরু (২) হইলেন। অনন্তর মণ্ডন-মিশ্র, প্রমোদিত চিত্তে মুনিদ্বয়কে নানাবিধ ভক্ষ্য ভোজ্য লেহ্যাদি সংযুক্ত ভোজনে পরিতৃপ্ত করিলেন।।

<sup>ু</sup> ১ বিধিদর্শী, ভ্রম শোধনকারী। ২ করণেচ্ছাবান।

ব্যাসদের ও জৈমিনি ভোজনান্তে মুহুর্ত্তকাল কথোপকথন করিলেন। মণ্ডন অনুজ্ঞা লইয়া ভোজন করিয়া তৎস্থানে সমাগত হইলে, ব্যাসদেব জৈমিনির সহিত অন্তর্জান হইলেন। ভাষ্যকার রেবা-নদী-তটস্থ দেবালয়ে গমন করিলেন। বিশ্ব-রূপ হর্ষচিত্তে সে দিবস স্থ গৃহে অতিবাহিত করিলেন।

> শঙ্কর এবং মণ্ডলের বাদে পণ ও প্রতিজ্ঞা মতের তাৎপর্য্য কথন।

নিয়মিত দিবদে মণ্ডন প্রাতঃকৃত্য সমাপনান্তে সশিষ্য পৌরন্ধনে বেপ্টিত হইয়া উক্ত দেবালয়ে সমুপস্থিত হইলেন এবং পুলোক-প্রফুল্ল-মনেভাষ্যকারকে প্রণাম করিলেন। শঙ্কর তাহাকে অভিনন্দন করিয়া সশিষ্য সভা মধ্যে পরমামোদ-যুক্ত বেদার্থ নির্ণয়ে অমিড(১) কৌতুহলকর হইলেন। তথন উভয়ের বেদার্থ-গর্ভিতা বার্ত্তা প্রবর্ত্তা হইলে। সর্ব্বক্তা সাক্ষিণী সদস্য কার্য্যে সংস্থিতা হইলেন। বেদ-পরায়ণা মুদান্বিতা(২) উভয়ের বিবাদ-সংবৃত্ত(৩) বিবেচনা করিতে যতিবরের মহত্ব চিন্তা করিয়া স্থিতা হইলেন। তথন শঙ্করাচার্য্য আনন্দিত মনে প্রতিজ্ঞা করিলেন। শ্রুতি সকলের যুক্তি সমূহে মহাত্মা গণের স্বান্থভূতি সিদ্ধ ব্রহ্মাহৈত মত পরিস্কার করিতে বিশ্বন্ধার প্রতি উক্তি করিলেন, মণ্ডন। আমি বেদার্থ কহিতেছি, তুমি অবহিত চিত্তে শ্রবণ কর। এক ব্রহ্ম সচ্চিদানন্দ স্বাত্মানরপ নিরঞ্জন যে অন্বয়, সকল বেদের প্রতিপাদ্য(৪), তিনি অজ্ঞানারত হইয়া স্বয়ং বিশ্বরূপে ভাসমান(৫), যেমত রক্তত

১ অপরিমিত। ২ হর্ষ যুক্তা। ১ বিচার শেষ। ৪ জ্ঞাপনীয়। ৫প্রকাশ।

রূপে শুক্তি ও ভুজঙ্গ রূপে রজ্জু ভাসিত হইয়া থাকে। যেমত সার্বভাম-মহীপাল(১) সপত্নক স্বীয় পর্য্যক্ষে সুপ্ত, রঙ্ক(২) রূপ দীন দারিদ্র্য যুক্ত ভ্রমেতে ভাসমান হয়, সেই রূপ এস্থলে আত্মানন্দ ব্রহ্ম স্ব মহিমাতে প্রতিষ্ঠিত অজ্ঞানারত হইয়া জীব, রূপে ভাসমান হয়েন। সচ্চিদানন্দ ব্রহ্মেক্য জ্ঞানানন্তর কার্য্য সহিত অজ্ঞান অভাব হয়। এই প্রকার মিথ্যা জীব-জগৎ ভ্রান্তি-বাধ স্বরূপাবস্থিতি মুক্তি, ইহাতে বেদান্ত সমস্ত প্রমাণ। যথা পরংব্রহ্ম সত্য এবং ক্রান্তি সকল প্রমাণ, তথা এ বিবাদে আমার জয়, এ বিষয়ে কোন সংশয় নাই। মণ্ডন! প্রবণ কর, যদি পরাজয় হয়, উবে ক্যায় বসন পরিত্যাগ করিয়া শুরুবন্ত্র পরিধান করিব।

ভাষ্যকারের পণ সহ প্রতিজ্ঞা-বাণী প্রবণ করিয়া মণ্ডনমিশ্র কহিলেন, ব্রহ্মান্বয়ে বেদান্ত কোন প্রকারে প্রমাণ
হয় না । সাধ্যাভাব (৩) প্রযুক্ত পরব্রহ্ম বিষয়(৪) কি প্রকারে
হইতে পারে ? যেহেতু অক্রিয় বাক্য সকলের আনর্থক্য
প্রসিদ্ধ আছে । প্রমাণতঃ শব্দ-সকলের-কার্য্যান্বয়ছে-শক্তিগত্ব(৫), কর্মা হীন পরংব্রহ্ম কিরূপে প্রভিততে প্রতিপাদ্য
হয়েন ? আর কর্ম্মেতে মোক্ষ হয়, জ্ঞান বয়র্থ, এই মতই সম্মত।
বেদে উক্ত হইয়াছে, য়ে, য়াবজ্জীবন কর্ম্ম পরিত্যাগ করিবে না,
অপিচ, ফলপ্রদ কর্ম্ম, ঈয়র ফলদাতা কেহ নাই । ধর্মা
বিষয়ে সর্বাদা বেদের প্রামাণ্য, অন্যের নহে । স্বামিন্ ! এই
বাদে ন্যায়-যুক্ত-বেদ-বাক্যে যদি আমার পরাজয় হয়, তবে

<sup>্</sup>ঠ চক্রবর্ত্তী রাজা। ২ নিস্ম ; দরিদ্র। ৩ জানিবার ছেতুর অভাব, যথা, অগির ধুম। ৪ গোচর। ৫ কার্যাযুক্ত শব্দের শক্তি প্রকাশ হয়।

গৃহাশ্রম পরিত্যাগ পূর্বক তোমার শিষ্য হইয়া দণ্ড ধারণ করিব। ইহাতে জয়াজয় ফলপ্রদা আমার ভার্য্যা সাক্ষিণী রহিলেন।

শঙ্করাচার্য্য ও মণ্ডন-মিশ্র উভয়ে এই প্রকার কৃতপণ ও প্রতিশ্রুত হইয়া বেদ বাদে সমুদ্যত হইলেন।

# শঙ্কর ও মণ্ডনের বিচার।

প্রতিদিন কৃত আহ্নিক হইয়া সমভাবে বাদ করিতে লাগিলেন। সরস্বতী বিজেতু-কাম(১) উভয়ের গলদেশে মাল্য অর্পণ করিয়া কহিলেন, এই উভয়ের ধ্বত মালিকা জয়াজয়ের সাক্ষিণী রহিল।

সরস্বতী, তদবধি প্রতি দিবস মধ্যাক্ত সময়ে পাকাদি কর্ম্ম সম্পন্ন করিয়া, বাদ স্থানে সমাগতা হইয়া, যতিবরকে ও পতিকে আহ্বান করেন। যতীশ্বরকে কহেন, স্থামিন্! ভিক্ষার্থ আগমন করুন। পতিকে বলেন, আর্য্যপুত্র! ভোজন জন্য গাত্রোপ্থান করুন। উভয়ের প্রুতি-তাৎপর্য্যানির্ম বাদ প্রবণাভিলাষে ব্রহ্মাদি অমর রন্দ ছদ্ম বেশে সভাতে উপবিষ্ট ছিলেন। বেদবিৎ তুই জনের মীমাংসা বিষয়ে বেদ-মর্ম্ম-রসান্বিত বাদ, ছল ক্রোধ বর্জ্জিত, হর্ষোৎসাহ সহিত বাক্য, উভয়ের এ বাদে নয়(২) যুক্ত বেদ সিদ্ধান্ত হইবে, সভাস্থ জনগণ তাহা প্রবণ আকাজ্জায় স্কৃত্তির নয়নে বক্তার বদনে দৃষ্টি অচল করিয়া রহিলেন। মহাত্মা দয়ের বাদ নানা প্রকার শ্রোত যুক্তিযুক্ত, শাস্ত্র মূলক, মহা বিশ্বয়

১ जग्रकामी। २ नीजि; नगरा।

জনক হইল। বষ্ঠ দিবস বাদ সমভাবে হইলে, সপ্তম দিবস প্রভঃযে মণ্ডন-মিশ্র ভাষ্যকারকে আহ্বান করিয়া সভা মধ্যে উপবিষ্ট হইলেন।

## ----

# শেষ বিচার ও মন্তন পরাজিত।

মণ্ডন-মিশ্র কহিলেন, যতিবর ! এইক্ষণে আপন সিদ্ধান্ত ব্যক্ত কর। আপনার যে জীব ও ঈশ্বরের ঐক্য স্বীকার করেন, তাহার প্রমাণ দৃষ্টিগোচর হয় না, যদি কোন প্রমাণ থাকে তাহা প্রকাশ করুন।

শক্ষর যতীশ্বর এরপ অভিহিত(১) হইয়া প্রত্যুক্তি করিলেন মণ্ডন! তুমি অবহিত চিত্তে বেদ বাক্য প্রাথণ কর। শ্বেতকেতু মুনিগণকে উদালক প্রভৃতি যে ঐক্য উপলব্ধি করাইয়াছেন, দেই শাস্ত্র ইহাতে প্রমাণ। ছান্দোগ্য ও কঠবল্লী প্রভৃতি প্রাণ্ড সমূহে ইহা স্পান্ট রূপে কথিত হইয়াছে। তবে তুমি "প্রমাণ নাই" কি প্রকারে কহিতেছ ? মণ্ডন কহিলেন, স্বামিন্ বিদান্ত সকলের ব্রহ্মবস্তুতে প্রামাণ্য নহে। অতএব জীবাত্মাও পরমাত্মার ঐক্য প্রমাণ দেখা যায় না। বেদ স্বাধ্যায়-বিধিতেকলবত্ব-রূপে(২) বোধিত, ইহাতে ফলবান ধর্ম্ম, তাহারই প্রামাণ্য। ব্রহ্মের সিদ্ধরূপত্ব(৩) ও নিক্ষলত্ব প্রযুক্ত বেদান্ত তাহাতে যথার্থ রূপ প্রামাণ্য লাভ করিতে পারে না, অর্থাৎ বেদান্ত, সিদ্ধ ও নিক্ষল বস্তু প্রহেন। বেদান্ত, সিদ্ধ ও নিক্ষল বস্তু প্রতিপাদন বিষয়ে কিরপে প্রমাণ হইতে পারে ? উক্ত

<sup>.</sup> ১ জিজ্ঞাসিত। ২ অধ্যয়ন করিবার বিধিতে ফলবানত্ব রূপে। ৩ যাহা নিতা আছে।

হেতু দ্বারা বেদ দকল ক্রিয়ামাত্রে প্রমাণ, এই নিশ্চয়। কোন প্রকারে ব্রহ্মাদ্বয়মাত্রে প্রমাণ হয়েন না। অপিচ, যদি বল ক্রিয়ারয় বিহীন ত্রহ্মবাদিগণের পক্ষে বেদান্ত বাক্য সকলের কিরূপ সঙ্গতি হয় ? তবে শ্রেবণ কর। যজ্ঞার্থ কর্তুনিষ্ঠত্ব অথবা স্তাবকত্ব উত হুঁ ফডাদিবৎ জ্পার্থতা হয়। ব্রহ্ম মানান্তরে (১) যোগ্য কি অযোগ্য ? অযোগ্য হইলে তোমার মতে বেদে তাহার শক্তি গ্রহ কি প্রকারে হইতে পারে ? যদি যোগ্য হয়, তবে বেদ প্রমাণক অক্ষজ্ঞানী ভিক্ষকে জিজ্ঞাসা করি, তিনি তাহার সত্নতর প্রদান করুন, যে, প্রমাণান্তরের সম্বাদে, বা বিসম্বাদে, শ্রুতি ব্রহ্ম-বোধিকা। সন্থানে শ্রুতি অনুবাদিনী হয়। দ্বিতীয় বিসন্থাদে বিরোধিতা হেতু সে বোধিকা কি প্রকারে হইতে পারে ? মপিচ, বেদান্ত সকল সিদ্ধ বিষয়ে প্রমাণ হইতে পারে না, তাহা কি প্রকার প্রবণ কর। রন্ধ ব্যক্তি "গো আনয়ন কর" কহিলে মধ্যম জন তাহাতে প্রবর্ত্ত হয়, বালক দূরে বসিয়া আপন বুদ্ধি দারা জানিতে পারে, গো আনয়ন কার্য্য এই বাক্যেতে বোধিত হয়, "গো আনয়ন কর" এই প্রয়োগে যুক্তিত দার প্রাপ্ত হইল, তাহাতে কার্যযুক্ত শব্দের সামর্থ্য বোধ হয়। দেই রূপ বৈদিকে প্রবৃত্তি, অর্থাৎ বেদ বাক্য কর্ম্মের সৃহিত বোধ হয়। যদি কথন কার্য্য-শূন্য-বাক্য প্রয়োগ হয়, তথাপি তাহা দেখিবে এরপ অস্তে বলা হয়। কদাচ বিনা কার্য্য শব্দের বোধকত্ব সম্ভব নহে। বিনা কৃতি(২) 'সাধ্য-ফল(৩) বাক্য প্রয়োগে সংসিদ্ধ হয় না। অতএব যুক্তিত

১ প্রমাণান্তরে। ২ কর্ম। ৩ বাঞ্ছিভ ফল।

বেদান্ত সকল নিয়োগ নিষ্ঠ হয়। আরও ব্রহ্ম-বিজ্ঞান 
যাত্রই ফল উপলাভ সম্ভব নহে, যেহেতু শ্রবণোত্তর কালেও 
মনন ধ্যানের বিধি প্রাপ্ত হওয়া যাইতেছে। যেমত, লোকে, 
কণ্ঠমালাদিতে তৎকাল ফল দৃষ্ট হয়, জ্ঞান মাত্র উপলব্ধি 
বিষয়ে সেরূপ দেখা যায় না। অতএব, বেদান্ত নিয়োগ-নিষ্ঠ 
তাহাতে সংশয় নাই। যেহেতু আগম(১) সকলের বিধিতে অতি 
নিষ্ঠতা আছে। যে সকল বেদান্ত বাক্য ব্রহ্মাত্ম বিষয়পর 
দৃষ্ট হয়, তাহা অমুষ্ঠব্য, জিজ্ঞাস্য আত্মা ইত্যাদি বিধিতে 
উক্ত হইয়াছে। তৎ শেষাত্মপর বেদ-বাক্য হেত্বাভাবে মন্ত্রার্থ 
বাদ তুল্য তাহারদের প্রমাণ অবধারণ করা যায়। তোমার 
মতামুযায়ী বেদান্ত বাক্য সকলের অনন্য-শেষ (২) অদ্বিতাত্মা বোধকতা নাই।

মণ্ডন-মিশ্রের এই প্রকার শাস্ত্রোক্তি প্রবণ করিয়া শঙ্করাচার্য্য কহিলেন, দ্বিজবর! তুমি যে কহিতেছ সিদ্ধ-বিষয়ে(৩)
শব্দ বোধক সম্ভব হয় না, তাহা প্রবিধান কর। যথা, কার্য্যবোধে হর্বাদি লিঙ্গ(৪) ইন্ট, তথা, সিদ্ধ-বোধে অর্থবত্তা(৫) হিত্ত
শাসন হেতু শাস্ত্রত্ব নিশ্চিত হয়। লোকে, যেমত, ভূত-বিষয়ে(৬)
পদ সমূহের সঙ্গতি(৭) গ্রহ(৮) শক্য হয়, সেইরূপ উপনিষদের
সিদ্ধ-বিষয়ে তৎপরত্ব হয়। বেদান্ত সকলের পূর্ব্বাপর আলোচোনা করিলে প্রুতার্থহান, আর অঞ্চত কল্পনা নিমিত্ত যে
কার্য্যপরতা, তাহা হয় না। যদি লোকে সিদ্ধ-বিষয়ে সঙ্গতি
গ্রহ দৃষ্ট না হয়,তবে বেদেও কার্য্য মাত্র পরত্ব হইতে পারে,

১ বেদ। ২ শেষ অদ্য নাই। ৩ যাহা স্থির আছে। ৪ চিহ্ন। ৫ অর্থবানতা। ৬ দিল্ল-বিষয়ে। ৭ বোধ: সংস্থান। ৮ এছে।। কিন্তু এমত নহে, যেহেতু, লোকে সিদ্ধ-বিষয়ে সঙ্গতি গ্রহ দুইতেছে। যথা, পৃথী সপ্তদীপা ও মেরু পর্বতগণের শ্রেষ্ঠ মহান্, আর সর্প নয় এ রজ্জু ও রজত নয় এ শুক্তি, এরপাদি ভূত-বিষয়ে শব্দ বোধ অনেক দেখা যাইতেছে। অপিচ, হর্ষাদি জননে সিদ্ধার্থ বাচক সকল হেতু লোকে দৃষ্ট হইতেছে। যথা, তোমার পুত্র জন্মিয়াছে, এ সর্প নহে কিন্তু মালা, এবং স্থাপু নহে এ পুরুষ, ইত্যাদি শব্দ সকল বিনা কার্য্য লোক বোধক হয়। বেদান্ত বাক্য দারা বিরোধাপতি হেতু ব্রহ্ম ভিন্ন অধ্যয়ন বিধি ও কর্ম্মপরতা ও উভয়ে নিয়োগ কি প্রকারে সন্মত শক্য হইতে পারে ? বিধেয় (১) নিরূপণাভাবে নিয়োগ মাত্র হইতে পারে না। ব্রহ্ম-বিজ্ঞান শাব্দ-বিধেয় নহে, তাহা শ্রুতির অধ্যয়নানন্তর বিচার দারা নির্নয় সিদ্ধ হয়, অন্যথা, অগ্নিহোত্রাদি জ্ঞানেরও সিদ্ধিতা সম্ভব হয় না।

শকাবগতি দারা স্মৃতি সকল বিধেয় হইতে পারে না, অদৃষ্ট ফলত্বে সে বিধির বৈষর্থ্য হয়। সেইরূপ অদৃষ্ট ফলত্বে মোক্ষও স্বর্গাদি তুল্য মিথ্যা হয়। বেদান্ত প্রবণ ও অম্বয়-ব্যতিরেক দারা মুমুক্ষুর ব্রহ্মজ্ঞান হয় ইহা বিধি নহে। যথা, গান্ধর্ব-শাস্ত্রাদি (২) প্রবণে ষট্রাগাদি জ্ঞান জন্মে, তন্তিম নহে, এন্থলে তাহাই গ্রাহ্য। স্বতঃ প্রামাণ্য সম্ভব জন্য ধ্যান বিধেয়ও হয় না। প্রামাণ্য বিধি সংস্পর্শিতা কারণ হইতে পারে না। প্রমিতি-জনন (৩) প্রামাণ্যে পরম কারণ হয়। 'সত্য জ্ঞানাদি বাক্য দারা পরা-প্রমিতি জন্মে। লৌকিক

১ विधि योगां। २ गीछ-मञ्जामि। ७ कारमां १ निश्च।

প্রামাণ্য হইতে বৈদিক প্রামাণ্য অন্য নয়, যে সমস্ত লোকিক শব্দ তদ্বিষয়ক হয় তাহাই বৈদিক। লোক ও বেদের একত্ব হেতু তাহাই তাহার প্রামাণ্য হয়। বেনান্তে কিঞ্চিন্মাত্র বিধেয় বলিতে পারা যায় না। আর ইহাতে যুক্তিত নিয়োগ নিরূপণ করা শক্য হয় না। আচার্য্য শিষ্যকে যে বায়ু আদি কর্ম্মে নিযুক্ত করেন, সে উত্তমের অবর ১১ প্রেরণ নিয়োগ হয় : অপৌরুষ বিষয় আগম, ইহাতে নিয়োগ-কর্তা সেরূপ নহেন। অত এব, বেদ কৃতি যোগ্য ইফ সাধন প্রবর্ত্তক নহে। যদ্যপি কৃতি যোগ্য ফলের প্রেরকত্ব হয়, তথাপি মধ্যম ব্যক্তিতে গো আনয়ন লক্ষণ প্রবৃত্তি, বাল বোধের নিমিত্তত্বে হেতৃভূত হয়। অতএব, তোমার মহতায়াদে যে কার্য্য ব্যুৎপত্তি সাধিত হইয়াছে, তাহাতে আমারদের কোন প্রকারে নিষ্ঠা নাই। এ বিষয়ে কৃতি যোগ্য ইফ সাধন রূপের কার্য্যতা, এক স্বীকৃতা আছে, কৃতি সাধ্য রূপের কার্য্য ইচ্ছা নিরূপ্যত্ব হেতু ইফী সাধন বলা যায়। অতএব, ইহাতে কুতি যোগ্য ইফী সাধন বিধির বিষয় হয়। বেদান্তে এতাদুশ বিধির সম্ভব নাই। ইহাতে আত্ম-মোক্ষ, অবিদ্যা নির্নতি, তাহার সাধন ব্রহ্মা-হৈতাত্ম জ্ঞান লোক প্রসিদ্ধ, তাহাতে সাধ্য সাধনতা ভাব বিধি গ্রহণ রুণা; যেহেতু, শুক্তি জ্ঞানেতেই তাহার অজ্ঞান নিবৃত্তি দেখা যায় তিজ্জন্য বেদাস্ত বাক্য সকলের সিদ্ধ-বিষয়ে নিষ্ঠতা আছে। বিনা নিয়োগ শেষ কেবল অদ্বয় বোধক হয়, ইহাতে বেদ ভাগ নাই,যে উক্ত হইয়াছে, ভাছাও হয় না। বেদান্ত সকল নিঃসঙ্গ ব্রহ্মান্বয় বোধক শত

১ নীচ; ছোট।

শত বিদ্যমান রহিয়াছে, তাহাতে প্রমাণ নাই এ বাক্য সাহক হেতুক অর্থাৎ বল পূর্ববক কথন। দ্বিজবর ! বেদান্ত-গম্য নিঃসঙ্গ পুরুষের অন্যশেষতা যুক্তি দ্বারা কথন শক্য নহে। কর্তৃত্বাদি বিহীনের বোধক বেদান্ত, তুমি তাহা কর্তৃ-নিষ্ঠ বলিতেছ, ইহা অতীব সাহস বলা যায়। বেদান্ত বাক্যে অসংসারী মহান্ পুরুষ পরভূমা(১) অনন্যশেষ(২) অধিগম(৩) হয়েন, তিনি কি প্রকারে পরমার্থত বিধিশেষত্ব যোগ্য হয়েন ? এবিষধ বোধ কখন হয় না, এ উক্তিই সাহস মাত্র। আত্ম শব্দ হেতু তিনি আত্মা, নেতি নেতি বাক্যে আত্মাতে প্রত্যাখ্যান(৪) অশক্য হেতু এ পরমাত্মার নিষেধ-কর্ত্তা নাই। চিদানন্দ ঘন ব্রহ্ম, যাঁহার আনন্দ লব(৫) হিরণ্যগর্ভাদি পর্য্যন্ত সর্ব্ব জগৎ ব্যাপ্ত রহিয়াছে, তঁহার নিক্ষলত্ব কি প্রকারে তোমার সংমত ? তাহা শীত্র বল। ব্রহ্ম অকৃত্রিম সুখ, তাহাই মুখ্য ফল। এরপে ব্রহ্মাত্ম বিজ্ঞান সর্বব দুঃখ বিনাশক, আনন্দ লাভের পরম হেতু, বেদান্ত প্রতিপাদন করিতেছে। উপ-निवद भटक नवानना खिनगा-शैन इहद वश्रू लाशन कतात्र, এই অর্থ যুক্ত হয়। উপনিষৎ বাচ্য বিদ্যা, এ হেতু শ্রুতি-শিরঃ, আর উপনিষৎ নামে বিদিত পুরুষ উক্ত হয়, তজ্জন্য প্রমাত্মা অন্বয় ঔপনিষদঃ কথিত। সে প্রম পুরুষ স্ব প্রকাশ ছইয়াও বেদান্ত গম্য হয়েন। প্রমাণান্তরের যোগ্য বটেন কি না, ইহা অসার প্রলাপ বাক্য। অধুনা প্রবণ কর;—যে

১ পরব্রহ্ম। ২ যাহার পর আরে নাই; অন্য শেষ হীন। ৩ বোধ। ৪ খণ্ডুদ; নিরসন। ৫ লেশ, অতি ক্ষম ভাগ।

আত্মা শ্রুতিগোচর, তিনি প্রমাণান্তরের গম্য নহেন। তিনি কৃটস্থ, নিত্য, এক, স্বতঃসিদ্ধ, বিমুক্ত, অজ, সম, জ্ঞান-ঘন, পুমান; দেখানে চন্দ্র, দৃর্য্য, নক্ষত্র, চক্ষু প্রভৃতি ও লৌকিক শব্দ সকল ভাসক নয়। যে ''অহং'' প্রত্যয়ে ভাসিত ভ্রান্তি-সিদ্ধ অল্পজীব, কর্তৃত্বাদির আশ্রয়, সে পরং পুমান আল্লা নহে। व्यमः मर्गी, नितालय प्रशामि इरेट विलक्ष्म, श्रतमाञ्चा कि প্রকারে মিথ্যা প্রত্যয়ে গোচর হইবেন ? শরীরে যে অহং ন্থিতি, ইহাই মহাপীড়া ও তুঃখের দীমা এবং ইহাই মহা অবিদ্যা, আর এই কাল সূত্র পদবী ও মহাবিচী ও বাগুরা এবং তাহাই মহাবন শ্রেণী যে দেহে অহং স্থিতি। যিনি সমস্ত বস্তুর আত্মা, তিনি কি প্রকারে হেয় হইবেন ? এবং উপাদেয়ও নহেন, তবে কিরূপে অন্যশেষ হইবেন ? তাহা বল। তাঁহার অর্থাববোধন কর্ম দারা যে দৃষ্ট হয়, সে অর্থাববোধন বিধ্যাদি শান্তের অভিপ্রায়। শাস্ত্রবেত্তাগণ তাহা বেদান্ত বাক্যে উদাহৃত করেন না। বেদের কর্ম্ম বিষয়ত্ব জন্য অসদর্থ অনর্থক হয় ৷ এরূপ যাহাদের সাহদ, এমত কর্ম্মিগণ নাম করণক শূন্য বা নিপ্সুয়োজন বলিতে পারেন, তাহাতে আনর্থক্য পদের দূষণ আবণ কর;—দ্রব্য গুণ কর্ম সকল সিদ্ধার্থের বাচক, আহ্মায়েতে তোমার মতে আনর্থক্যে অন-র্থতা বোধ হয় না। বিনা বোধে ক্রিয়া কোথা ? অধুনা, যদি বল, সে সকল সিদ্ধ দ্ৰব্যাদি ক্ৰিয়াৰ্থা হয়, কদাচ স্বাৰ্থ নিষ্ঠা হয় না, তাহাও প্রবণ কর ;—যদি দ্রব্যাদি বাচক শব্দ সকল বৈদে ভূতার্থ বোধক হয়, তবে তদ্রপ যুক্তিতে অদ্বৈত তৎ পর বেদান্ত বাক্য সমূহ কি বিধ্যাদি ব্যতিরেকে কূটস্থ বোধ

করায় না ? শ্রুতির উপদিশ্যমান(১) যে ভূত(২) সে ক্রিয়া হয় না। তুমি ইদানীং ক্রিয়া হীন আনর্থক্য প্রমার্জ্জিত করিয়াছ। শ্রুতি ইহাতে স্ব প্রয়োজন ভূত মাত্র উপদেশ করিতেছেন, ব্রহ্ম ঔদাসীন্য হেতু অকর্ত্ত। হয়েন, এবং স্থ প্রয়োজনও নহেন। তিনি ক্রিয়া-হীনের শ্রুত হইয়া উপদেশ্য হয়েন না, যদি এরূপ শঙ্কা হয়, তবে ততুত্তর প্রবণ কর;— অজ্ঞাত সদ্বস্তু বেদে মুখ্য প্রয়োজন, সেই সর্ব্বাশ্রয়পর সর্ব্বজ্ঞকে বেদ কি বোধ করান না ? মণ্ডন! জন্মাদি অনর্থ সমূহের হেতুভূতা, মায়ার্থিক৷(৩), মিণ্যা প্রতীতি জননী অবিদ্যা, এবংজ্ঞান তাহার নাশক, এই হেতু বেদে উক্ত হয়, ''তন্তৌপনিষদং" ইত্যাদি বাক্যে নিশ্চিত। তত্ত্বসন্যাদি বাক্যোথিত সম্যক্ জ্ঞান জন্ম মাত্ৰ অবিদ্যা কার্য্য সহিত নিঃশেষ বিনাশিত হয়। মিথ্যা জ্ঞান প্রনষ্ট হইলে তুঃখ মাত্র নাশ হয়, এবং আনন্দ রূপ পরংত্রক্ষ প্রকাশ হন, বেদ-বাক্য দারা এই প্রয়োজন সিদ্ধ হয়। বেদের ক্রিয়ার্থত্ব(৪) বলাতে ক্রি প্রমাণ ? উক্ত বিষয়ে কাহার অধিকার তাহা নিরূপণ ক্রিতেছেন যে অধিকারী তাহা বিশেষ রূপে ভাবণ ক্র;—বর্ণাভাম ধর্ম ও নিকাম কর্ম্ম দ্বারা বিশুদ্ধ বুদ্ধি, সদাচার, অন্ধাবান, ঈশ্বরাফুকম্পায় लक-रेवत्रागा वाक्ति बन्नाळारन व्यथिकाती। यथन कहिरलन, यिन अक्षेत्र रेवक्षां भू अस्टिक् इस, रेवक्षारगात पूर्ल ७ कार्य বিচারত স্বর্গাদির অনিত্যম্ব যদি হয়, আর শ্রুতি প্রমাণে ত্রদ্যতিরিক্ত সুখ সম্ভব হয়, এবং বৈরাগ্য সুখের হেতু বিবেক

১ छेलमिछे। २.निका ७ मात्रोत विषया । ८ कर्मा विषयहा

যদি হয়, তবে পুরুষের বৈরাগ্য সম্ভব হইলে হইতে পারে। যতে ! বিবেক বৈরাগ্য তহুভয় হুর্নিরূপ্য, তবে কি প্রকারে ইহা শ্রোতব্য হইতে পারে স্বর্গাদির নিত্যত্বে শ্রুতি সকল প্রমাণ রহিয়াছে। চাতুর্মাদ্যাদি যাজীর স্কুকৃতি অক্ষয়। স্কুক্-' তির অক্ষয্য তবে সম্ভভ ইইতে পারে, যদি স্বর্গ নিত্য হয়। . সাক্ষাৎ আগমে <mark>স্বর্গরূপ নির্দিন্ট রহিয়াছে। যাহা তুঃখ</mark> অসম্ভিন্ন ও তৃগদুস্ত নয় এবং পরেও নহে অভিলাষ-উপ-নীত(১) হয়, দে স্বর্গাস্পদ সুখ। অতএব ছঃখের বিরোধী স্বৰ্গ সুখ বিশেষ, স্বৰ্গ সহেতু ছুঃখ বিনাশ করে। শ্রুতিতে ''অপাম দোম ময়তাদি'' অক্ষয় উক্ত হইয়াছে। স্বৰ্গ ক্ষয়ে স্বৰ্গ-বাসীর অমৃতত্ব কিরূপে হইতে পারে ? তাপত্রয় বিনাশক বৈদিক উপায় জ্যোতিষ্টোগ প্রভৃতি আছে, তাহা মানব-গণের সুকর বটে। অতএব, কর্ম্মফল জনগণের সুথ সাধক উপায়, ভোগেপ্যু মানবগণ তাহাতে বিরাগ কিরূপে করিবে ? সুখাভিলাবীগণের স্বর্গাদিতে ও তৎ সুখ সমূহে এবং তাহার সাধনে কিরূপে বৈরাগ্য সম্ভব হইতে পারে ? ও সুখার্থীগণ এমত মুখে প্রবর্ত কেন না হইবেন ? তাহা বল। যদ্যপি এরপ সুখ ব্রহ্ম বস্তুতে থাকে, ও কোন মতে এমত দিদ্ধ হয়, তথাপি তাহা জীবের ভোগ করা শক্য হয় না। কারণ, স্বাশ্রয় সুখের উপলব্ধিরই ভোগতা, ত্রহ্ম সুখ জীবাশ্রয়তা রূপে উপলাভের যোগ্য নহে। লোকে অন্যের সুখের অন্যাশ্রয়তা দৃষ্ট হয় না। জীবরন্দের ত্রন্ধোর সহিত ঐক্য যুক্তিত অসম্ভব। ব্রহ্ম ও জীবগণের বৈধর্ম্য্য প্রযুক্ত অনল সলিল সদৃশ ভেদ দির হয়। অতএব মোক্ষ পদার্থ নিরানন্দাত্মক তাহার সন্দেহ নাই। রাগীগীতা ও তন্ত্র মোক্ষ দোষ প্রকাশক। যথা,—

> বরং রন্দাবনে খূন্যে খ্গালত্বং সমিচ্ছতি। নতু নির্মিষয়কং মোক্ষং মন্ত্রনর্ছ তি গৌতন॥

অর্থ। হে গৌতম! বরং রন্দাবনে শ্ন্যেতে শৃগালত্ব ইচ্ছা করে, তথাপি নির্বিষয় মোক্ষ মনেও করিবে না।

যদি আত্মা সুখ-রূপ ও ব্রহ্মাত্ম ঐক্য সম্ভব হইত, তবে পরীক্ষক (১) জনরন্দ লোকিক ভোগে কেন প্রবর্ত্ত হই-তেন ? আর পণ্ডিতগণ সে নিত্য-সিদ্ধ পরিত্যাগ করিয়া কি জন্য অন্যেতে নিরত হইতেছেন, ও অভিজ্ঞ সকল কি নিমিত্ত তাহা দশহিতেছেন ? ভাল, যদি অর্কে (২) মধু লাভ হয়, তবে লোক কি কারণে অত্যুঙ্গ (৩) পর্বতে গমন করিবে ? প্রাপ্ত ইফ বিষয়ে কোন্ বিদ্বান যত্মাচরণ করিয়া থাকে ? এই হেতু লোক সমস্ত নিরানন্দ মোক্ষ ত্যাগ করিয়া তুংখ-মিশ্রিত ভোগানন্দে অল্প সুখে প্রবর্ত্ত হয় ৷ কোন বৃদ্ধিমান অজীর্ণ ভয়ে ভোজন ত্যাগ করে না ৷ কিন্তু শাস্ত্র-বিচক্ষণ জনগণ তদ্বিয়ে প্রতিকার নিরূপণ করিয়াছেন, যে, সুখে এমত যত্ন কর্ত্তব্য, যাহাতে তুংখ উপস্থিত হইতে না পারে ৷ লোকোতর(৪) মোক্ষে মানব নিবহের(৫) আশা কর্ত্তব্য নহে ৷

এই সকল মণ্ডনোক্ত বাক্য শ্রেবণ করিয়া, শঙ্কর-যতীশ্বর উত্তর করিলেন, মণ্ডন! তোমার মতে বেদ স্বয়ং ব্রহ্ম ভিন ত নিরূপক: প্রনাণ দারা নির্ণয় কর্তা। ২ আকন্দ-রক্ষেত্র তৎ পুলো। ত সতি উচ্চ। ৪ পরলোক। ৫ সমূহের।

বস্তু সকলের অনিত্যতা দর্শান না, কিন্তু এ অনিত্য বিষয়ে শ্রুতি সকল দাকাৎ প্রমাণ, যথা;—"যথেই কর্ম্মোচিত লোকো ক্ষীয়তে, এবং পুণ্যোচিতো লোকোমুত্র চক্ষীয়তে"। ইহার অর্থ এই, যে, যেমত ইহলোকে কর্মকৃত লোক ক্ষয় প্রাপ্ত হয়, এই রূপ প্রলোকে পুণাকৃত লোকও ক্ষয় ইয়। ''অতোহমূদর্থ মিত্যাদি'' অর্থাৎ ব্রহ্ম ভিন্ন জগৎ মিথ্যা। শত সহস্র বাক্যে স্বর্গাদি বস্তু সকলের অনি-ত্যত্ব দেখা যাইতেছে। অপিচ, যুক্তিত প্রপঞ্চের অনিত্যত্ব সম্ভাবিত। যাহা জন্য তাহা শস্যাদি বস্তু তুল্য অনিত্য দৃষ্ট হইতেছে, এবং যাহা দৃশ্য তাহা রজ্জু দর্পবৎ নিত্য হয় না, আর পরিছিন্ন বস্তুজাত(১)ও নিত্য নহে, যেমন, পিণ্ড, কুড্য, ঘটাদি, আদ্যন্তে যাহা নাই, বর্ত্তমানে দে তাহা, যেমত স্বপ্ন, ব্যোমপুর, মনোরাজ্য, ইন্দ্রজাল, জগৎ মিথ্যাত্ব সাধক এই সমস্ত যুক্তি বিদ্যমান রহিয়াছে। অধুনা চাতুর্মাস্যাদি বাক্য সকলের যথার্থ ব্যবস্থা প্রবণ কর ;--পুরাণে ''সাপে-ক্ষক(২) নিত্যত্ব" উক্ত ছইয়াছে। আভূত-সংস্তব-স্থানকে(৩) অয়তত্ব(৪) কহেন। শ্রুতিতেও সেই রূপ, শ্রুতি মতে নিত্যত্ব নহে, তবে যে রূপে মানবরুদের ধর্মে শ্রদ্ধা হয়, তাছাই শ্রুতি কহেন। সে ধর্ম্ম চিত্ত শুদ্ধি জন্য, মনুষ্যের চিত্ত শুদ্ধ হইলে আত্মা পরত্রক্ষের জিজ্ঞাসা জন্মে। দৃশ্যাসম্ভব হেতু প্রথমে ধর্ম্মবোধন, আগুবেদ(৫) সর্ব্বজ্ঞ তিনি অন্যথা কেন বলিবেন ? "মৃত্যোঃ সমৃত্যু মাপ্নোতি য ইহ নানেব পশ্যতি" ইতি

১ বন্তু সমূহ। ২ অপেকারুক্ত ; সাকাডক।

<sup>ু</sup> প্রশংসিত স্থান প্রাপ্ত পর্যান্তকে। ৪ মুক্তি। ৫ হিতিবী; প্রতায়িত।

শ্রুতিঃ। যে ইহলোকে নানা মত দেখে, দে মৃত্যু হইতে মৃত্যু প্রাপ্ত হয়, অর্থাৎ পুনঃপুনঃ মৃত্যু প্রাপণ করে।

এরপ কথনে কি প্রকারে স্বর্গ প্রভৃতির নিত্যতা সিদ্ধ হইতে পারে? বেদ দর্বজ্ঞ পূর্ব্বাপর অমুসারে সকল কহেন। অতএব মুমুক্ষুগণের নিত্যানিত্য বিবেক দারা ত্রহ্ম ব্যতিরিক্ত পুরুষার্থে (১) বৈরাগ্য হর। আর শ্রুতি "ব্রহ্ম বিজ্ঞান নিন্দ" কহেন, বেদ-বাক্যামুদারে পরংত্রন্ধই সুধ রূপ। এই ব্রক্ষানন্দ বস্তুতে অধিকারী মুযুক্ষুর সাক্ষাৎকার নিশ্চয় হয়। পরমাত্মা স্বরূপত পরম প্রেমাম্পদ, তজ্জন্য তিনি আনন্দ রূপ, জীব ব্রহ্ম বিলক্ষণ নছে। শত শত শ্রুতি জীব বিজ্ঞান স্পাষ্ট কহিয়াছেন, পুনরায় অভেদ রূপ আনন্দ বিজ্ঞান এন্স প্রতিপাদন করিয়াছেন ! সমস্ত দেহীগণের জীবাতা প্রতা-গাত্মা, প্রধান ব্রহ্ম সত্যাত্মা, ইহা শ্রুতি সকল স্পষ্ট রূপে গান করিতেছেন। যুক্তিত ব্রহ্ম ও জীবের বাস্তব অভেদ, ''অয়মাত্ম। ব্ৰহ্ম'' ''অহং ব্ৰহ্মান্মি'' এই শ্ৰুতিঃ। মূঢ়বুদ্ধি নিকর, বেদ সিদ্ধ অভেদে অনাদর করিয়া, ব্রহ্ম হইতে জীব নিচয়কে ভেদ করিয়া বেদবাহ্য কীর্ত্তন করে। ত্রন্মাই ব্যাপক বস্তু, স্বীয় অজ্ঞানে প্রাণ ধারণ হেতু এবং পঞ্চকোশারত জন্য লোকে জীৰ উক্ত হয়েন। ''যো ভূমা তৎসুখংনাল্লে'' এই বেদ-বাণী স্পান্ট বিদ্যমানা রহিয়াছে, অর্থাৎ ত্রক্ষই মুখ অন্য নছে, তাহাই পুরুষার্থ, পরম প্রেমাস্পদ, ত্রকা অভিন্ন জীব সুখরূপ, বেদ প্রমাণত বৈদিক ব্যক্তির্নের ইহাতে বিবাদ নাই। ত্রহ্মানন্দের লেশভূত দেরাদি সকল,

र धर्म, व्यर्थ, काम ଓ त्मारक।

পণ্ডিতগণের সে দেবানন্দ প্রার্থনীয় নহে, ব্রহ্ম সুখই প্রার্থ্য হয়। অতএব, সংসার তুঃখার্ত্ত, প্রেক্ষাবন্ত(১) অধিকারীগণ সদানন্দ ইচ্ছুক ব্রহ্মজ্ঞানে প্রবর্ত্ত হয়েন। সারাসার বিচারী ধীর নিবহের ভূচ্ছ ও চুঃখগ্রস্ত বিনশ্বর সুখে প্রার্থনা হয় ন। কর্ম্ম জন্য সূখ স্বল্প, স্বর্গাদিবৎ প্রসিদ্ধ, যেহেতু সঙ্ক-রাদি(২) যুক্ত অপুর্ব্ব(৩) জন্য দোষাদি অম্বিত(৪), যথা জ্যোতিকৌমাদি জনিত অপূর্ব পশু হিংদাদি জন্য অনর্থ হে তু অপূর্বে সঙ্কর অর্থাৎ মিশ্রিত হয়, তজ্জন্য স্বর্গ সুখ নিশ্চয় তুঃখগ্রস্ত ও নশ্বর(৫)। যেমত, পর-সম্পৎ-সমুৎকর্ষ-হীন-ব্যক্তি(৬) লোকে অনুতাপ ও হুঃখের ভাজন হয়, স্বর্গ সুখ দেইরূপ। কুত্রিমন্বাদি হেতু স্বর্গ সুখাদির ক্ষয়িত্ব অবধা-রিত হয়, এবং যেমত ইহলোকে আধ্যাত্মিক, আধিদৈবিক এবং আধিভৌতিক তিন তাপ প্রথিত, তথা স্বর্গে অতিশয়, ক্ষয় এবং পতন তাপ এই তাপত্রয় প্রসিদ্ধ রহিয়াছে। ক্রেশানন্তর স্বর্গ সুখ পামরগণের অভিলম্বিত হয়। অতএব, কর্ম্ম জন্য স্বর্গাদি সুখ অতি ভূচ্ছ, ধীরগণ তাহাতে বিরাগী হইয়া ব্রহ্মানন্দেপ্সু হইবেন। মণ্ডন! তুমি যে প্রতিজ্ঞা উক্তি করিয়াছ, কর্মোতে মুক্তি হয়, সে সাহস মাত্র, বেদ-বিচারীগণের এমত ভান হয় না। কর্ম্মকল, ১-উৎপাদ্য, ২-বিকার্য্য, ৩-সংস্কার্য্য এবং ৪-প্রাপ্য এই চতুর্বিবধ, বেদ-বেত্তাগণ নিশ্চিত করিয়াছেন।

১ প্রজাবন্ত , বুদ্ধিমান। ২ মিশ্রিভাদি।

৩ মীমাংসা মতে কর্ম নাশানন্তর কল প্রাপ্তির কারণ। ৪ যুক্ত।

৫ নাশ্য: ধংস যোগ্য। ৬ পরের উত্তম ঐশ্ব্য তাহা হইতে হীন বাক্তি।

যদি মোক্ষ কর্মফল জন্য ১-উৎপাদ্য (উৎপাদনীয়) হয়, তবে ঘটাদি ভুল্য অনিত্য। যদি ২-বিকার্য্য (বিকারী) বল, তবে দধি আদি সমান স্বতঃ নাশ্য। যদি ৩-সংস্কার্য্য (সংস্কার যোগ্য) স্বীকার কর, তবে প্রণিধান কর;—বুদ্ধিমানগণের বিচারণীয় লোকে গুণাধান ও দোষাপ্রনয়ন ছুই প্রকার সন্ধার হয়, তাহা মোক্ষে সম্ভব নহে। প্রথম, গুণাধান ছুই প্রকার, ১-আধেয় অর্থাৎ এক বস্তুর উপর বস্তুমন্তর স্থাপন, ২-অতি শয় (যেমত থাকে তাহা অধিক করণ) ইহা মোকে হইতে পারে না, কারণ মোক্ষ ব্রহ্ম স্বরূপ। দ্বিতীয়, দোষাপনয়ন, তাহাও সম্ভব নহে, যেহেতু মোক্ষ নিত্য শুদ্ধ সভাব। আর আত্মত্ব হেতু ৪-প্রাপ্য হইতে পারে না, স্বয়ং নিত্য-প্রাপ্ত আত্মারূপ মোক্ষ হয় ৷ অতএব, জ্ঞান বিনা কর্ম্মফলে মুক্তি কোন প্রকারে হয় না, ইহা শাস্ত্র ও যুক্তি সিদ্ধ। মণ্ডন! তোমার বাক্য এই যে, সমুচ্চয় জ্ঞান ও কর্ম্মে মোক্ষ হয়। অতএব, শ্রবণ কর ;—মুমুক্ষুগণ কর্ম্ম সকল পরিত্যাগ করিয়া ব্রহ্ম-জ্ঞানো-দ্দেশে সর্ব্বদ। বেদান্ত-বাক্য বিচার করিবে।

মণ্ডন কহিলেন, যতিবর! আপনি কহিতেছেন, যে, অধিকারীগণ কর্মা পরিত্যাগ করিয়া কেবল অহ্ম-জ্ঞানে প্রবর্ত হইয়া মোক্ষ লাভ করিবেন, ইহা সম্মত নহে। যেহেতু, সর্বাদা কর্মা কর্ত্তব্য এই বৈদিকী নিয়ম বিধি দেখা যাইতেছে, এমতে কর্মা ত্যাগ প্রশস্ত হইতে পারে না। আর কেবল জ্ঞানে মুক্তি, ইহা প্রতিতে প্রুত হয় না। কর্ম্মের সহিত জ্ঞান মুক্তির হেতু উক্ত হইয়াছে। মানবগণ বিদ্যা ও অবিদ্যা উভয় সহকারে কৃতার্থ হইবে। ইহাতে প্রুতি প্রমাণ, যথা;—

"মুত্যুংবাহবিদ্যয়াতীর্থা,বিদ্যয়ামূত মুশুতে" অর্থাৎ অবিদ্যা দারা মৃত্যু উত্তীর্ণ হইয়া বিদ্যা দারা অমৃত হইবে। প্রুতিতে আরও প্রমাণ আছে, "কুর্ব্বন্নেবহি কর্মাণি জিজীবিষেচ্ছ শতং ় সমাং"। কর্দ্ম করিতে করিতে শতবর্ষ জীবিত থাকিবে। ইহার তাৎপর্য্য এই যে, মর্ত্যগণের আয়ুঃ শত বর্ষাধিক নহে, তাবৎ কর্ম্ম করিবে। ''যাবজ্জীব মগ্লিহোত্রং জুহুয়াৎ'' অর্থাৎ যাবজ্জীবন অগ্নিহোত্র জ্হন করিবে। এবঞ্চ, "তং যজ্ঞ পাত্রৈ-র্দহনীত্যাদি' বাক্য সকলে মানবগণের ইহলোকে যাবজ্জীবন কর্ম্ম কর্ত্তব্য কহিতেছেন। পরিব্রজ্যাদি(১) শাস্ত্র প্রশংসার্থ হয়। অথবা, পঙ্গু, অন্ধাদি অধিকার শূন্য মানবর্নের পারি-ব্রাজ্যে অধিকার, যেহেতু তাহারদের কর্ম্ম ত্যাগই আছে। আর শ্রুতি দকল কছেন, যে, কর্ম্মিগণেরও জ্ঞান হয়, জ্ঞান কর্ম্ম সমুচ্চয় মোক্ষের হেতু উক্ত হইয়াছে। যে শাস্ত্রে জ্ঞান কহেন, সেই শাস্ত্রেই কর্ম্ম উক্ত হইয়াছে। আর, কর্ম্মিগণের আত্ম-জ্ঞান হয়, কর্ম্মত্যাগীর হয় না।

শঙ্কর-যতীশ্বর মণ্ডনের বাক্য প্রবণ করিয়া কহিলেন, নণ্ডন! তোমার বেদার্থ বিজ্ঞান যদি স্বাতন্ত্র্য হইত, তবে উক্ত. মত হইতে পারিত, এমত নহে, কিন্তু স্বয়ং বেদ গন্তীরার্থ বিচার দ্বারা কর্ম্ম জ্ঞান উভয়ের ভেদ তোমার বৃদ্ধি গোচর হয় নাই। অধুনা তুমি বেদার্থগত বৃদ্ধি হইয়া প্রবণ কর;—যাহার সর্বব-দোষ-বর্জ্জিত ব্রহ্মাত্মাতে অসংদিগ্ধ জ্ঞান উৎপন্ন হইয়াছে, তাহার কর্ম্ম সম্ভব হয় না। অদ্বিতীয়, পরংব্রহ্ম কর্ত্ব শূন্য, প্রাতির মত। আত্মন্থ রূপে বিজ্ঞাত

হইলে অকর্ত্ত। ভাব আবির্ভাব হয়, তথন আর ক্রিয়া উৎপন্ন হয় না। ক্রিয়া কর্ত্ত্ ফলাদি স্বাত্মা ব্যতিরিক্ত দর্শন করত শ্রুতি কি প্রকারে কর্ম্ম কর্ত্তব্য কহিবেন ? যাহার ক্রিয়া কর্ত্তত্ব জ্ঞান অধ্যাসাশ্রয় আন্মাতে দেখা যায়, শ্রুতি তাহার প্রতি কর্ম্ম বিধান কহেন। "আমি কর্ত্তা" "এ কর্ম্ম আমি করিব," ''এই কর্ম্মের ফল আমার হইবে" এমত যাহার জ্ঞান, তাহারই সমস্ত কর্দ্ম, শ্রেণতি আদেশ করেন। ব্রহ্মাত্ম বিজ্ঞানীকে কেছ কর্ম্মে নিয়োগ করিতে শক্য হয় না, স্কুতরাং আগমও করেন না। যদি বল, বেদের নিত্যত্ব প্রযুক্ত স্বাতন্ত্র্য বশাৎ সকলকে নিয়োগ করিতে সমর্থ হয়েন। তবে প্রাবণ কর;— যদি সর্ব্ব জনগণকে সর্ব্ব কর্ম্ম আদেশ করেন, তবে শ্রুতির বর্ণাশ্রম বিভাগ জ্ঞান রুথা হয়। বেদের এ সঙ্কর দোষ প্রাপ্তি কে নিবারণ করে ? একেতে বিরুক্তার্থের জ্ঞান তাহা কি প্রকারে হয় ? যে কৃতাকৃত বিষয়ের সম্বন্ধী এবং সেই তাহা বিহীন, যদি বেদ এরূপ বোধ করান, তবে কি প্রকারে প্রমাণ হইতে পারেন ? একেতে শীত উষ্ণ সহ গ্রহণ সম্ভব হয় না। সেইরূপ বিদ্যা ও কামাদি দোষ কর্ম্মের একত্র সম্ভাবনা হইতে পারে না। অবিদ্যাদি ক্ষীণ হইলে জ্ঞানীর কর্ম্ম সম্ভব হয় না । যদি বল, জ্ঞানীর স্বতঃ প্রাপ্ত সন্ম্যাস, তাহার আর সন্ন্যাদে কি প্রয়োজন ? ইছা প্রশ্ন যোগ্য বটে। অন্ধকারে ক্লেদিতে প্রবর্ত্ত ব্যক্তির গর্ত্ত পঙ্কাদিতে পতনাভাবে আলোক প্রয়োজন হয় না, ইহা প্রশ্নার্হ। তবে শ্রবণ কর;—গার্হস্যে যদি ব্রহ্মাত্ম-জ্ঞান নিঃদন্দিগ্ধ রূপ হয়, তাহাতে স্থিত থাকুক। সন্ন্যাদে প্রয়োজন নাই, এ মত সন্মত নহে। কাম্পতি 🐠 গৃহে স্থিতি, যাহার অনুরাগত পুত্র বিত্তাদি সম্বন্ধ নিয়ম, তাহা হইতে উপানাভাব জন্য অন্যত্র গতি সম্ভব নহে। অনু-রাগাভাবে অন্যত্র গতি হয়, ইহা কথিত প্রথিত আছে। যেহেতু, জ্ঞানীগণের সর্বত্র মমতাভাবই ইন্টা অতএব, সমস্ত পরিত্যাগ ও কর্ম্ম সকলের সম্যাস জ্ঞানী জনের এই মত প্রসিদ্ধ, তাহা নিষেধ করা সাহস(১) মাত্র।

কর্ম্ম জ্ঞান সমুচ্চয়ে যে প্রুতি দর্শিতা হইয়াছে, তাহার কিরূপ সঙ্গতি(২) হয়? যদি ইহা বল, তবে অবহিত চিত্তে শ্রবণ কর;—"মৃত্যুংবাহবিদ্যয়া তীর্ত্বা, বিদ্যুয়ামৃত মশুতে" এই শ্রুতির তাৎপর্য্য, বিদ্যা শব্দার্থ দেবতা-জ্ঞান, আর অবিদ্যা অর্থ কর্ম্ম কহেন, ও মৃত্যু স্বাভাবিক কর্ম্মজ্ঞান, এবং অমূত দেবতা ভাব, সমুচ্চয়ে অর্থাৎ একত্রানুষ্ঠান দারা হয়, কর্ম্ম জ্ঞান সহ কর্ত্তব্যার্থে এই শ্রুতির তাৎপর্যার্থ। অধুনা, "কুর্ববন্নেবহি" বাক্যের ভাষার্থ ক্ষিতেছি, তাহা অবধারণ কর;—অজ্ঞানীর অধিকার জন্য কর্ম্ম অবশ্য কর্ত্তব্য, শ্রুতি কহেন, তাহার জীবনেচ্ছা দুষ্ট হইতেছে, যদি শত বৰ্ষ পৰ্য্যন্ত জীবিত থাকে. কদাচ কর্ম্ম ত্যাগ করিবে না। ব্রহ্মাত্ম জ্ঞানীগণের জীবনেচ্ছা যুক্ত হয় না, তবে সে জীবনেচ্ছা যুক্ত কর্ম্ম তাহার কিরূপে সম্ভব হইতে পারে ? স্বর্গাভিলাষী ব্যক্তিরন্দের প্রতি যাব-জ্জীবাদি উক্তি সম্ভব হয়, যেহেতু, তাহাতে কামাদি দোষ সম্ভাবিত আছে। দেহাভিমানী পুরুষের সর্বাদা বিধি কিঙ্করতা, অগ্রিহোত্রাদি কর্ম্ম তাহার সম্ভব, আত্মজ্ঞের হয় না।

আর, কর্ম্মিগণের জ্ঞান হয় ইহা অতীব সাহস উক্তি।
জ্ঞানের জিজ্ঞাস্থ কর্ম্ম ত্যাগে অধকারী, ইহাতে জ্ঞানীর
কথা কিং কর্ম্ম সম্যাদ অলোকিক হয়, "প্রজয়া কিংকরিয়াম"
অর্থাৎ প্রজাতে কি করিব এ শ্রুতি শ্রুত হয় নাই। আর, এই
তুই পত্না দারা শ্রুতি রক্ষিত ইহাও কি শ্রুতিগোচর হয় নাই?
'দোবিমাবথ পন্থানো যত্র বেদাঃ প্রতিষ্ঠিতাঃ" অর্থ;—এই
তুই পত্না যাহাতে বেদ সকল প্রতিষ্ঠিত আছেন।

দেবাচার্য্য বেদব্যাস এই রূপ বিচার করিয়া স্বীয় পুত্রকে কর্দ্ম ও জ্ঞানের বিভাগত অধিকার দেখাইয়াছেন। তোমার উক্তি যে অনধিকারীর কর্দ্ম ত্যাগ হয়, অথবা স্ততি বাক্য, ইহা বেদ-বাক্য বিরোধী জন্য সঙ্গত হইতে পারে না। শ্রুতিঃ যথা;—''ন কর্দ্মণা ন প্রজন্মা ধনেন ত্যাগেনৈকেনা-মৃতত্বমান্শুঃ" অস্যার্থ;—মোক্ষ, না কর্দ্ম ছারা, না পুত্র ছারা, না ধন ছারা হয়, কেবল এক ত্যাগ ছারাই হইয়া থাকে, ইহা শ্রুতি কহেন।

''কর্ম্মণাবধ্যতে জন্ত, বি'দায়াচ বিমুচ্যতে। তত্মাৎ কর্ম্মং ন কুর্মন্তি, যত্য়ঃ পারদর্শিনঃ"॥

অর্থ। জীব কন্মেতে বন্ধ হয়, আর জ্ঞানেতে মুক্ত হয়। এই নিমিত্ত পারদর্শী ষতিগণ কর্মা করেন না। অপিচ,

> ''সংসারবেব নিঃসারং, দৃষ্ট্<sub>বা</sub>সার দিদৃক্ষরা। প্রত্যক্তভাদাহ*ঃ,* পরং ইবরাগ্য দাজিভাঃ"॥

অন্যার্থ। সার দৃষ্টি দারা সংলারকে অসার দেখিয়া, পরংবৈরাগ্যাপ্রিত হইয়া অক্ত-বিবাহ সন্ন্যাস গ্রহণ করেন। এই প্রকার ভূরি ভূরি শত সহস্র শ্রুতি বাক্য সন্ধ্যাস সাধক প্রকট রহিয়াছে। এ বিষয়ে তোমার যে অন্যথা মত তাহা বাধ্য(১) হয়। তথা, ভগবান দেবকী-তনয় নারায়ণ বিবেচনা করিয়া গীতা শাস্ত্রে কর্ম্ম ও জ্ঞানের নিষ্ঠা পৃথক্ পৃথক্ কহিয়াছেন। যথা,—

> "लारकश्चिन् द्विविधा निका, शूता तथाका महानव। कान त्यारान मार्थानाः, कर्म त्यारान त्यारामाः"॥

অস্যার্থ। পূর্বে আমি কহিয়াছি, যে, ইহলোকে তুই প্রকার নিষ্ঠা হয়। সাংখ্যগণের জ্ঞান যোগে ও কর্ম্মিগণের কন্ম যোগে নিষ্ঠা।

> ''যন্ত্রাত্মরতি রেবস্যাদাত্ম ভৃপ্তশ্চ মানবঃ। আত্মন্যেবর্চ সম্ভূষ্ট স্তুস্য কার্যাং ল বিদ্যুতে"॥

অস্যার্থ। যে মনুষ্য আত্মাতে ক্রীড়াযুক্ত ও আত্মাতে ভৃপ্ত এবং আত্মাতেই সস্তুষ্ট থাকে, তাহার কর্ত্তব্য কন্ম নাই।

এবস্প্রকার বহুতর বাক্য অধিকারীগণের নিমিত্ত জ্ঞান-নিষ্ঠা ও কন্ম-নিষ্ঠা বিভাগ কহিয়াছেন। পরস্তু, আমারদের নিশ্চয় বোধ হইল, ভূমি অদ্বৈত বাসনা দাতা সর্ব্ব কন্ম ফলপ্রদ ঈশ্বরকে অর্চনা কর নাই, এই হেতু এ জ্ঞান উদয় হইতেছে না।

তখন, মগুন-মিশ্র শঙ্করের বাক্য শ্রবণ করিয়া বিশ্ময়াপন্ন হইয়া কহিলেন, যতিবর! ইদানীং ঈশ্বর ফলদাতা ইহা কি, উক্তি করিলেন!! যদি দেশ, কাল, নিমিত্ত যুক্ত বিচিত্র স্বতন্ত্র ফলদাতা কন্ম হইতে হয়; এবঞ্চ, বেদ-বাদীগণ কন্মের অচিস্ত্য প্রভাব স্বীকার করিয়াছেন; অপিচ, যদি ঈশ্বরও মানব রন্দের কন্ম-নাপেক ফলপ্রদ হয়েন; তবে তাঁহার বৈষম্য ও নির্ঘণতা অর্থাৎ নির্দিয়তা দোষাপনয়ন হেড়, বেদ-জ্ঞানাভিমানী আপনারদিগের বক্তব্য, যাহা বিনা পর-মেশ্বরের দামর্থ্য লাভ না হয়, সেই কন্মই স্বতম্র জীব নিকরের ফলদাতা হয়, তবে কি নিমিত্র নিস্প্রয়োজন সশ্বর কল্পনাতা হয়, তবে কি নিমিত্র নিস্প্রয়োজন সশ্বর কল্পনা করা। কন্ম সকলের প্রতিপয়(১) ফলদাত্র ত্যাগ করিয়া যে সশ্বর কল্পনা করিতেছ, সে আপনারদের কল্পনার গৌরব(২) মাত্র। যদি চৈতন্য আয়া বিনা কন্ম সকল সং ফল প্রদান না করেন, তবে ইহাতে প্রয়োজক জীব কর্ত্রা আছেন।

শঙ্কর-যতীশ্বর প্রত্যুক্তি করিলেন, মণ্ডন! প্রবণ কর; — যদি
বিনা সর্ববিজ্ঞ ঈশ্বর কেবল স্বয়ং কদ্ম হইতে এই বৈচিত্র প্রপাপের সম্ভব হয়, তবে তোমার উক্ত ইছা হইতে পারে। যে এই দেব, গন্ধবর্ব, যক্ষ, রক্ষ, সমন্থিত আকাশাদি পৃথিব্যস্ত, চন্দ্র, গ্রহ, নক্ষত্র যুক্ত, প্রাণীগণের বিচিত্র ভোগ যোগ্য স্থান, বিহার যান, শিল্পীগণের নৈপুণ্য মত অচিন্ত্য রচনা রূপ, ও দেশ কাল নিমিত্তাকুরূপ বিত্তি, সাধ্য সাধন সম্বন্ধী এই চরাচর জগৎ উক্ত লক্ষণ সম্ভব হেডু, গৃহ, প্রাদাদ, তুর্গ, রথাথি সদৃশ কার্য্যন্থরূপ ভোক্ত, কন্ম বিভাগজ্ঞ ঈশ্বরের যত্ন পূর্ববিক সম্পাদিত হয়, বিপক্ষে অর্থাৎ গৃহাদি সম্পাদন বিষয় আত্ম ভুল্য জানিবে। ইছা যুক্তি দারাও দির হয়, যে, ঈশ্বর নিত্য, সর্ববিজ্ঞ সর্বশক্তিমান, দেশ, কাল, নিমিত্তাদির নিয়ন্তা ভোগদায়ক আছেন।

লোকে দৃউকলা ও অদৃউকলা ক্রিয়া ছুই প্রকার হয়।
তন্মধ্যে ভুজি ক্রিয়া ইহলোকে যাহার কল হয় সে দৃষ্টকলা। আর, আগমাদি ক্রিয়া কালান্তর কলা অদৃষ্টকলা উক্তা
হয়। সেবা ক্রম্যাদি ভোগীগণের দৃষ্টকলা। এ উভয়ের
মধ্যে যে দৃষ্টকলা সে অনন্তর কলপ্রদ, আর কালান্তর কলা
ক্রিয়া মাত্র, বিচার্য্য কৃষি সেবাদির কল সেবাদির অধীন
দৃষ্ট হয়, তথা যাগাদি কন্ম সকল কালান্তর কল ঈশ্বর
আয়ন্ত জানিবে, তাহা কদাচ স্বতন্ত্র নহে। যিনি ক্রতকর্ম
কল সমূহের বিভাগজ্ঞ, তিনি ঈশ্বর, কন্ম শান্তি হইলে
সেবাদি ভুল্য কর্ম্ম ফলদাতা হয়েন। তিনি নিত্য-জ্ঞান-স্বভাব,
সমস্ত কর্ত্ব ক্রিয়া ভোগ ফল প্রত্যয়ের অবভাসক, সাক্ষী
এবং তিনি সংসার ধন্মে অসংস্পৃষ্ট, ইহা শ্রুতি কহেন।
তিনি লোক ছুংখে লিপ্ত হয়েন না, ইহা অবধারণ কর।

সেই ঈশ্বর অজর, অমর, স্ত্যুকাম, সত্য-সক্ষল্ল, সর্বেশ্বর হয়েন। তিনি যাহার উন্নতি ইচ্ছা করেন, তাহাকে পুণ্য কন্মে, আর যাহাকে অধাে নয়ন বাঞ্ছা করেন, তাহাকে পাপে প্রবর্ত্ত করান। সেই লােকপতি-পাল নিজে গত না হইয়া অন্যেকে প্রকাশ করেন। যথা;—

"এম লোক পতিপালো, নশমন্যং প্রকাশতে। স্থ্য চন্দ্র মনে গার্মি, ছাক্ষরস্য প্রশাসনে"॥

অর্থ। এই লোকপতি-পাল ভোগ করেন না, অন্যকে প্রকাশ করিতেছেন, হে গার্গি! সূর্য্য, চন্দ্রমা অকরের প্রশাসনে স্থিত। পরমেশ্বর সাধক শ্রুতি স্মৃতি সকল প্রমাণভূত রহিয়াছে। ভগবদগীতায় শ্রীকৃঞ্চ অর্জ্জুনের প্রতি কহিয়াছেন,—

> नेश्वतः मर्क जूजानाः, काकात्म क्रिकृत जिल्ले । जानसम् मर्क जूजानि, यञ्चाकाणीन माससा ॥

অর্থ। হে অর্জুন! ঈশুর সকল ভূতগণের হৃদয়-দেশ-স্থিত আছেন, যন্ত্রারূ সমস্ত ভূতগণকে মায়াতে ভ্রমণ করাইতেছেন।

এই সকল ঈশ্বর নিষ্ঠ প্রমাণ নিশ্চিত রহিয়াছে। এক নিত্য মুক্ত অসংসারী **ঈশ্**র সিদ্ধ বিষ**য়ে শুতি স্মৃতি সহ**স্র সহস্র বিদ্যমান, তাহ। কদাচ অর্থবাদ বলা শক্য হয় না। অনন্য-যোগিতা সম্ভাবে বিজ্ঞানের উৎপাদকত্ব হেতু উৎপন্ন বিজ্ঞান, অপ্রতিষেধকে বাধন করিতে পারে না। ঈশ্বর নাই এমত নিষেধ বাক্য, এবং ঈশুরের কর্দ্ম-ফলদাভৃত্ব নাই, ইহা প্রুতিতে নাই। আর, এমত বাক্য বেদে প্রাপ্তি হয় না, যে, কৰ্ত্তা নাই, কেবল প্ৰযুক্ত কৰ্ম্ম ভোগদাতা, ও বিনা ঈশুর জীবের ভোক্তৃত্ব বিষয়ে কর্ম্মের ফল দাতৃত্ব হয়, অথবা, ঈশুরে তাহা অভাব। এ সকল শ্রুতি যুক্তি অসুভূতিতে কোন স্থলে সম্ভব হয় না। আর, নউযাগ কোন রূপে কালান্তরে ফলদাতা হইতে পারে না। কিন্তু, দেব ঈশুর যাগাদি কর্ম্ম সকলের প্রতি নিয়ত ফলদাতা হয়েন, কর্ম বিনষ্ট হইলেও সস্কৃত বুদ্ধিতে যাগাদি কর্ম্মের ফল ঈশুর হইতে উপলাভ হয়; যেগত, দেব্য বুদ্ধিতে দেবাতে প্রবিষ্ট ব্যক্তি দেব্য হইতে কালান্তরে যোগ্য কল্প্রাপ্ত হইয়া থাকে। দেশ, কাল, নিমিত্ত কর্ম্ম সকলের বিপাক বিভাগ সংস্কার অপেকিত হয়। কালান্তর ফলত্ব হেতু সেবাদি জন্য ফল তুল্য ও সেবানুরূপ ফল সংস্কার অপেক্ষিত হয়, কালান্তর ফলও তদ্রপ।
ঈশুর সর্বজ্ঞ সিদ্ধ, তিনিই সমস্ত বুদ্ধিবেতা কর্ম্ম ফল সাক্ষী
নিশ্চিত জানিবে। "স্বর্গকামোহশ্বমেধেন যজেত" এই
ক্রুতির অর্থ,— স্বর্গ-কামী অশুমেধ যজ্ঞ দারা যজন করিবে।
ইত্যাদি, বৈদিক বাক্যে যাগ সাধন দারা স্বর্গ সাধ্য হয়, এই
মত। ভাল, যাগ নাম ক্রিয়া রূপ সে তৎক্ষণাৎ নাশ প্রাপ্ত
হয়, কালান্তরে তাহার ফল স্বর্গ ঈশুর বিনা কি রূপে নিদ্ধ
হইতে পারে? ক্রুতি নিদ্ধ ঈশুরকে পরিত্যাগ করিয়া যে
অপূর্ব্ব কল্পনা করা এ মত বিবেকীগণের রমণীয় বোধ হয়
না। যেমত কর্ম্ম, ফল বিষয়ে স্বতন্ত্র নয়, সেমত অপূর্ব্বও
অস্বতন্ত্র হয়। অতএব, ঈশুর হইতে যাগাদি কর্ম্মের ফল
সিদ্ধ, ইহাতে সংশয় নাই। কর্ম্ম সকলের অপূর্ব্ব কল্পনা
করা রুখা।

জীবগণের প্রতি শ্রুতি পরমেশ্বর অজ্ঞাভূত হয়। তাঁহার আজ্ঞাকারী প্রিয়, সে, ঈশুরের প্রসম্নতায় স্বর্গাদি ফল উপলাভ করে। যে ব্যক্তি শ্রুতি পরি-ত্যাগ করিয়া যথেই বিষয়ে প্রবর্ত্ত হয়, সে, ঈশুরের অপ্রিয়াচ-রণ জন্য অপ্রিয় হইয়া নরকাদি ফল ভোগ করে। মহে-শ্বরের সেতৃ-ভঙ্গকারী নরাধম লোক নরক হইতে নরকান্তর এবং হুঃখ হইতে ছঃখান্তর পুনঃপুনঃ প্রাপ্ত হয়। মণ্ডন! অধুনা তুমি ইহা আপন বুদ্ধিতে বিচার কর। সর্ব্বজ্ঞ, সমর্থ, নিত্য মুক্ত, ঈশুরের কোপান্ত্র্যাহ ছাই শক্তি সকলের নিয়া-, মিকা রহিয়াছে, সেই উভয় শক্তি দারা মহেশ্বর সমস্ত বিশ্ব

পালন করিতেছেন, সে নিত্যশুদ্ধ বোধ-স্বরূপের কোন বিষয়ে লিপ্ততা নাই ৷ ঈশ্বর সজ্জনগণকে পালন, আর পাপী-দিগকে দণ্ড করিয়া রাজার তুল্য নৈর্ঘণ্য ও বৈষম্য দোষ প্রাপ্ত হয়েন না। যেমত, অগ্নি সমীপত্ত লোকের তনঃ ও শীত অপহরণ করেন, আর, দূরস্থের তাহা না করণে তিনি বৈষ্ম্য দোষ ভাজন নহেন। কল্পপাদপ জীব নিবহকে কামনাসুসারে ফল প্রদান করেন, তজ্জন্য কোন বিজ্ঞ তাহা বিষম বলিয়া উক্ত করেন না। সেই রূপ ঈশ্বর প্রাণীপুঞ্জের কর্ম্মাসুরূপ ফল স্ব শক্তি দারা প্রদান করেন। অতএব, তিনি বিষম ও নির্ঘৃণ দোষস্পৃষ্ট হয়েন না। সকল ভূতগণের অন্ত-রাত্মা সেই মহেশ্বর, তাঁহা হইতে জীবগণের অন্য-রূপত্ব নাই, "নান্যোন্তি বাক্যেন" অন্য নাই এই বাক্য দারা শ্রোতা দ্রফাদিরপ ধারক এ সকল ঈশ্বর হইতে ভিন্ন নহে, ইহা শ্রুতি স্পষ্ট কহিতেছেন। শ্রুতি, তত্ত্বমস্যাদি বাক্যে উপক্রমাদি লিঙ্ক দারা ত্রন্ধের সহিত জীবগণের ঐক্য উপদেশ করিতেছেন। যদি বল, জীব সকলের ও ত্রন্ধের পরস্পর বিরুদ্ধ ধর্ম না থাকিলে ইহা সম্ভব হয়, কিন্তু, তাহা বিদ্যমান আছে। ঈশ্বর সর্ববজ্ঞ ও জীব কিঞ্চিৎজ্ঞ, ঈশ্বর শুদ্ধ ও জীব অশুদ্ধ, ঈশ্বর মুক্ত ও জীব বদ্ধ, ইত্যাদি ভেদ সত্বে, জীবগণের ও ত্রন্মের বিরুদ্ধত্ব হেতু কি প্রকারে ঐক্য সঙ্গত হয় ? তবে অবণ কর,—ভেদাপ-বাদিনী(১) শ্রুতি সহস্র সহস্র রহিয়াছে। শ্রুতি কহিতেছেন,— বুদি জীব ত্রন্মে অল্ল অন্তর করে, তাহার ভয় হয় সংশয় নাই।

১ নিরাসকারিণী।

অফতিঃ যথা,—''যদহ্যেষৈব এতস্মিন্ন্র মন্তরং কুরুতে২থ ত্যা ভয়ং ভবতি''। নৎ হইতে অন্য শ্রোতা, দ্রফা, জ্ঞাতা, পৃথক্ নাই। শ্ৰুতিঃ যথা,—''মৃত্যোঃ স মৃত্যু মাপ্লোতি য ইছ নানেব পশ্যতি" অর্থ,—যে ইহলোকে নানা দেখে, সে পুনঃপুনঃ মৃত্যু হইতে মৃত্যু প্রাপ্ত হয়। "তত্ত্বমিদ" তুমি বন্ধ "অয়মাত্মা বন্ধ" এই আত্মা বেন্ধ "অহং বন্ধান্মি" আমি ব্ৰহ্ম, ইত্যাদি বাক্য সকল জীব ব্ৰহ্মে ভেদ নিন্দা পুরঃসর অভেদ কহিতেছেন। আমারদের বাক্য সকলের তোমার কর্ম্ম কাণ্ড পীড়িত মতের সহিত কোন সম্বন্ধ নাই। ভিন্ন প্রকরণন্থ ও বৈধর্ম্য্য(১) উপপাদন(২) হেভু, ও স্বার্থ(৩) প্রামাণ্য সম্ভব জন্য উপচার্য্যার্থতা(৪) নাই। অসং-সারী ক্রিয়া-শূন্য পরম পুমান্ প্রতিপাদ্য। অতএব, তদ্বাক্য সকলের বিধির সহিত ঐক্য অবধারণ নাই, আর, হুঁ ফডাদি তুল্য ইহাদের নিঃস্বার্থতা(৫) নহে, এবং জপ হেতুর অভাব বশতঃ জপার্থতা সঙ্গতি হয় না। অতএব. বেদান্ত সকল ব্রহ্মাত্ম ঐক্যে সফল প্রমাণ হয়েন্/ উপ-ক্রম-উপসংহার(৬) সহিত বাক্যেতে ত্রন্ধের বোধ করান। অধুনা, আদর পূর্বকে তাহা তোমার স্বীকার কর্তব্য। মণ্ডন! তুমি যে জীবগণের ব্রহ্ম সহ বিরুদ্ধ ধর্মত্ব কহিয়াছ, তাহা যুক্তি দারা পরিহার শক্য হয়। তত্ত্বমন্যাদি বাক্য তৎপরত্ব

১ विक्क धर्म। २ माधन। ७ चीय विषय।

८ जातात जारमांभा महत्व नथन, यथा, त्रांकशूक्टम त्रांकवट छेकि।

<sup>🕆</sup> ৫ স্ব বিষয় হীনতা।

৬ বেদোক্ত লিক মর্থাৎ আরম্ভ ও শেষ এক রূপ বাক্য।

হেতু সহ সুখেতে ব্রহ্মাত্মার ঐক্য অসন্দিশ্ধ কহিতেছেন। नेम्बत यात्रा डेलाधि, ७ जीव चिविता डेलाधि, एन यात्रा चात्रा ঈশ্বরে সর্ব্বজ্ঞত্বাদি অর্পিত হইয়াছে, আর, অবিদ্যা দারা অজ্ঞত্বাদি ধর্ম জীবে সমর্পিত হইয়াছে। সে মায়া ও অবিদ্যা, ও তাহারদের অর্পিত গুণ সকল তিরস্কার(১) করিয়া অব-শিষ্ট চিদানন্দাদয় জীব ঈশ্বরের পরম অভিন্ন, তাহা নহে বলিলে, তছুভয়ের ভেদে কোন রূপ প্রমাণ সম্ভাবিত হইতে পারে না। ভেদক উপাধি মিথ্যা জন্য তদেকতা স্বতঃ সিদ্ধই আছে। যেমত, ঘট মঠাদি উপাধিতে এক মহাকাশ, ইহা অবধারণ কর। জীবে যে অশুদ্ধছাদি ধর্ম্ম তাহা বস্তুত নহে. দে সমস্ত অবিদ্যা কল্পিড, সম্বস্ত অবিদ্যা কল্পিড নছে। আকাশ, কল্লিত নীলাদি বর্ণে অশুদ্ধ হয় না, তদ্ধপ পরম বস্তুতে কল্পিড অশুদাদি ধর্ম্মের সংস্গান্তাব। পর্মানন্দ পর্যাত্মা স্বাভ্যানে জীবত্ব প্রাপ্ত হইয়াছেন, স্বাত্ম-জ্ঞান দার। দে অজ্ঞান নাশ হইলে পুনঃ প্রকৃততা(২) প্রাপণ করেন। যেমত, রাজ-ভোগ-যুক্ত দার্ব্বকোম চক্রবর্ত্তী রাজা স্বীয় পর্য্যক্ষে চামর ব্যক্তমান শ্যান হইয়া, নিজাবশে সেই ক্ষণে শক্ত কর্ত্তক পরাস্থত, ধৃত, ও নীত হইমা ত্রন্দশা সহ মল মুত্রাদি পূরিত কারাবাদে নিকিন্ত, ব্যথিত, হুঃখিত, হাহাকার শব্দে রোদন করে, " হায় আমার একি কন্ট হুইল ?" সে অবস্থায় कान कल्लगाम्य द्वान प्रिमा बाजादक छेन्द्रान कविद्रानन, ঈশ্বর আরাধনা সকল ছুঃখ নাশের কারণ, অতএব, 'ভূমি শীড়া ঈশ্বর আরাধনা কর। ঈশ্বরামুকম্পায় বন্ধ

३ ज्यमानत । २ यथार्थका।

হইতে মুক্ত হইবে। তখন ভূপতি, এরূপ সম্বোধিত হইয়া পরমা শ্রদ্ধা ও ভক্তি সহকারে ঈশ্বর আরাধনাতে প্রবর্ত্ত হইলেন। একাস্ত ভাবে তাহা করিতেছিলেন, ইতিমধ্যে দৈবযোগে নিদ্রা ক্ষয় হইলে প্রবুদ্ধ হইয়া তৎক্ষণে সেই পর্য্যক্ষে স্বয়ং সার্বভোম দর্শন করত স্বপ্ন ভাব স্মরণে হাস্য-. বুক্ত বিরাজিত রহিলেন। তথা স্বাত্মা অপরিজ্ঞানে(১) পর-মাত্মা সনাতন পরমানন্দ অন্বয় বোধরূপ তাহা বিস্মৃত হইয়া রাগ দেযাদি সঙ্গুল সংসারে দেহাভিমানাদি ছুঃখ-দায়ক শত্ৰু সমূহ কৰ্তৃক ক্ষুধা তৃষা মোহাদি পাশে নিযন্ত্ৰিত. দেহ গেছ আত্মীয় বন্ধু মমতাদি ছুঃখোদকময় কারাগারে নিক্ষিপ্ত হইয়া পুনঃপুনঃ জন্ম মৃত্যু ও বন্ধনাদি ঘোর ছঃখনয়ী দশাতে নীত হওত "হা কফ্ট" বলিয়া রোদন করে, তখন করুণা-সাগর গুরুর বারস্বার প্রদত্ত বোধে ঈশ্বর আরাধনা করিয়া তৎ প্রসাদাৎ প্রবোধ লাভে আপনাকে অজর আনন্দ রূপ অদ্বয় ব্রহ্ম জানিয়া পূর্ব্ব দশাতে হাস্য করত সেই আত্মাতে অবস্থিত হয়েন। অতএব, এই জীব ব্রহ্মজ্ঞানে স্ব মহিমাতে প্রতিষ্ঠিত(২) হইয়া মুক্ত, এবং মিথ্যাবন্ধ নিবর্ত্ত হয়।

শক্ষর-যতীশ্বর এই রূপ শ্রুতি যুক্তি সমূহ দারা মণ্ডনকে জয় করিলেন। মণ্ডনও নিরুত্তর হইয়া ভূফীস্তাবে অবস্থিত হইলেন। তখন সরস্বতী ভাষ্যকারের শ্রোত-মত(৩) দৃচ় জানিয়া, এবং ভর্তাকে জিত অবলোকন করিয়া মনে মনে হর্ষ প্রাপ্ত হইলেন। প্রতিজ্ঞাবসরে পরীক্ষা জন্য যে মালা পতির কণ্ঠে অর্পণ করিয়া-ছিলেন, সে মালিকা ভিক্কুর বিজয় সূচিকা মানিতা প্রাপ্তা অব

<sup>^</sup>১ জ্ঞানাভাবে। ২ স্থিত। ৩ বৈদিক মত।

লোকন করিয়া কহিলেন, যে, আপনারা উভয়ে ভিক্লা করুন। হে মুনে! তুমি ভর্তাকে জয় করিয়াছ, দিজবর! তুমি জিত হইয়াছ। পূর্বের আমি কোন কারণ বশতঃ তুর্বসা কর্তৃক অভিশপ্তা হইয়াছি। মুনে! আপনকার জয় হইল আমার শাপের অবধি এই, অধুনা, আমি যথা ইচ্ছা গমন করি। সরস্বতী যতিবরকে ইহা কহিয়া গমনোদ্যতা হইলেন। মিশ্র তাহা দর্শনে মৌনাবলম্বন করিয়া স্থিত রহিলেন। তখন ভাষ্যকার দেবীকে সাক্ষাৎ সরস্বতী জানিয়া কহিলেন, দেবী! আমি জানিয়াছি, তুমি ব্রহ্ম-ভাষ্যা সরস্বতী, এখানে অবস্থিতি কর, গমন করিও না। দেবী সরস্বতী ভাষ্যকার কর্তৃক এ প্রকার উক্তা হইয়া গমনে ক্ষন্তা ও স্থিতা হইলেন।

যে শক্ষর, ষতীশ্বর রূপে জগতী মধ্যে অবতীর্ণ হইয়া শ্রুতি প্রভৃতির অদ্ভূত ভাষ্য সকল সজ্জনগণে স্থাপন করিয়াছেন। মণ্ডনকে পরাজয় করিয়া তাঁহার গৃহে হর্ব মনে স্মিত
বদনে বিরাজিত হইলেন। সেই করুণাসিস্কু বেদাস্ত-সরোজদিনবন্ধু ইন্দু-মৌলি দীনবন্ধুর চরণ-সরসিরুহরাজ-য়ুগলে পুনঃপুনঃ প্রণাম করি। যিনি পৃথিবীতে নন্ট বেদাস্ত মত, শ্রুতি
য়ুক্তি নয় মুক্ত বাক্যে উদ্ধার করিয়া, সংস্থাপন করত ছঃখী
জীবগণের ভবসিদ্ধু তরণের সেতু প্রস্তুত করিয়াছেন, সেই
অসীম গুণ কীর্দ্তি অখিল জীব নিবহের স্বাত্মা রূপ লোকশক্ষর শক্ষরের চরণ-প্রকুল্ল-কমল-মুগলে চিত্ত-মধুত্রত মকরন্দ
পানানন্দে মত্ত হইয়া দ্বিরস্তর তদ্গুণ গানে গুপ্তমান থাকুক।

হৈতি শ্রীশঙ্কর-বিজয়-জয়ন্তী এত্থে মণ্ডন পরাজয় নাম ষষ্ঠ সর্গ : ॥৬॥

# সপ্তম সর্গ।

মণ্ডনের সংশয় নিরাস জন্য শঙ্করোক্তি তৈমিনি অভিপ্রায়।

পরাজিত মণ্ডন-মিশ্র পুনর্কার সংশয়-উৎপন্ন-মানস হইয়া যতীশ্বরকে কহিলেন, যতিবর! সম্প্রতি আমার পরাজয় জন্য বিষাদ মাত্র নাই, কিন্তু, আমার হৃদয়ে মহান্ সংশয় উদয় হইয়াছে। আপনি বেদ-প্রমাণক নয় রূপ যুক্তি দারা যে সকল সূত্র উন্মথিত করিলেন, তাহা কি রূপ ? সর্ব্বজ্ঞ জৈমিনি মুনি কি প্রকারে বেদের অন্যথা সূত্র করিয়াছেন ? এরপ সন্দিহান মণ্ডনের প্রতি, শঙ্কর বোধ-গর্ভিণী-বাণীতে প্রত্যুক্তি করিলেন, মণ্ডন! সর্ব্ববিৎ জৈমিনি কিঞ্চিনাত্রও অন্যথা বিধান করেন নাই। উদার-বুদ্ধি মণ্ডন ভাষ্যকারের এই বাক্য শ্রবণ করিয়া সংশয়াপনয়ন **অভিলা**ষে পুনরায় জিজ্ঞাসা করিলেন, ভগবন্!, আপনি তাঁহার অভিপ্রায় আমার নিকট ব্যক্ত করুন। শঙ্কর, এরূপ অভিহিত(১) হইয়া জৈমিনি মুনির অতি গম্ভীর-হৃদয়(২), মিঞা অতো সুবি-স্তার রূপে বর্ণন করিলেন। দ্বিজ্বর ! ভূমি বেদার্থ-গত-চিত্ হইয়া প্রবণ কর;—পরম দয়ালু মুনি জৈমিনি যে রূপ অভিপ্রায়ে বেদার্থ নির্ণয় করিয়াছেন, তাহা সাধারণের বোধগম্য নহে। তিনি জন সকলকে অবিদ্যা কাম কর্মাদি দোষাধীন, রাগ দ্বেষার্তাচার, বিষয়ে অতি লম্পট(৩), সুখার্থী অনুপায়েতে ছুঃখ ভারার্ত্তি, এবং মূচ ভাবে যথার্থ সাধনাভাবে ক্লেশাবিষ্ট দৃষ্টি করিয়া করুণা-রসার্দ্র-চিত্ত হইয়া

<sup>্</sup>র ভিজ্ঞাসিত। ২গধীর অভিপ্রায়। ৩ আমক্ত।

সীয়ান্তঃকরণে চিন্তা করিলেন,—এই ছুঃখ ভোগী মানব রুদ্দের সুখ কি প্রকারে হইতে পারে ? সংসার-ভূমিতে সুখ লেশ মাত্র নাই। ব্রহ্ম-তত্ত্বজ্ঞ ধীরগণ যখার্থ সুখ ভোগ করেন। অতএব, এই জনগণের ব্রহ্ম-তত্ত্বজ্ঞান লাভ জন্য, আমি শ্রুতি সকলের বিচারে বিশেষ যত্ন করি; দেহিগণের বৈদিক উপায় বিনা সুখ লাভ সম্ভব নহে, তন্মধ্যে ব্ৰহ্ম জ্ঞান মুখ্যো-পায় কথিত হইয়াছে। অত্যন্ত হুঃখাভাব ত্রহ্ম সুখ, তাহা, বিনা ত্রহ্ম-জ্ঞান অন্য উপায়ে সিদ্ধ হয় না। সে ত্রহ্ম-জ্ঞান কেবল বেদান্ত বিচারায়ত্ত। মানব রুন্দের বিনা সাধন-সম্পত্তি বেদান্ত বিচার সফল হইতে পারে না। সে সাধন-সম্পত্তি চিত্ত-শুদ্ধি ব্যতিরেকে সম্ভাবিত নছে, ও বিনা ধর্ম্ম চিত্ত-শুদ্ধি জন্মে না। শ্রুতি স্মৃতি পুরাণে ধর্ম্ম সাদরে বিহিত(১) হইয়াছে, দে ধর্ম্ম নিজাম ঈশ্বর আরাধনা মহাকলা হয়, অন্য সকাম কর্ম্ম বুদ্ধি-শুদ্ধির হেতু নহে। বিষয়-গ্রস্ত-চিও, ভোগৈষী, র্থা-হক্ষারী গণের দে ধর্ম অতীব ছুর্ল ভ !! তাহারদের সামান্য যে পশু প্রবৃত্তি, কি প্রকারে তাহা নিরাস পূর্ব্বক এ শাস্ত্রে প্রবেশতা হয় ? যদি তাহারা বহুল-আয়াস স্বল্প-ফল স্বৰ্গপ্রদ কর্ম্মে প্রবিষ্ট হয়, তবে তথন তাহারদের কাকতালিয়ের(২) ন্যায় বস্তুতে সারাসার বোধ উৎপন্ন হইবে, এবং তাহার দের বাক্যাদ্বাক্য দ্বারা স্বর্গাদির অনিত্যতা বিচারে ভাগ্য-যোগে জিজ্ঞাসা-বুদ্ধি উদয় হইবে, তখন মানব নিচয়ের ব্রহ্ম বিচারে

<sup>্</sup>১ কৰ্ত্তব্য বিধান।

২ কাক উড়িতে ভাল পতিত ছয়; অন্য কর্ম ছারা বিনা যতে যথার্থ ফল লাভ।

৭ সর্গ।

প্রবৃত্তি জন্মিবে। বিচার দারা ত্রন্ধ-জ্ঞান প্রাপ্ত হইলে তাহাতে মুক্তি লাভ করিবে। ব্যাস-শিষ্য করুণা-সাগর মৃনি জৈমিনি কারুণ্য-রস-সংসিক্ত-চিত্তে এরূপ বিচার করিয়া ''অথাতো ধর্ম জিজ্ঞাসা' ইত্যাদি সূত্র সমূহে সহস্র সহস্র ' ন্যায়ে দ্বাদশ অধ্যায়ে বিভক্ত শাস্ত্র নির্ম্বাণ করিয়াছেন, তাহাতে জনগণের সুখ উদ্দেশে সাধ্য সাধন ভেদে নিয়োগ করা হইয়াছে। শ্রুতি লিঙ্গ প্রমাণত বেদ বাক্য প্রবোধন করত '' অন্নায়দ্য ক্রিয়ার্থত্বাদিত্যাদি " বচন দ্বারা মানব রন্দের দৃঢ়তর শ্রদ্ধা হইবার আশয়ে উক্ত হইয়াছে, আর ''ফলপ্রদ স্বনেত্রে তৎ কর্ম্ম নেশ'' অর্থাৎ কর্ম্ম স্ব কর্ত্তাকে ফল প্রদান করে, ঈশ্বর নছেন ইত্যাদি বাক্যের আশয় অধুনা কহিতেছেন,—মনুষ্যের অবশ্য কর্ত্তব্য কদাচিত ত্যজ্য নহে, যেহেতু বিনা কর্ম্ম কেহ ফল দানে সমর্থ ও ক্ষম হয় না, এরপ কর্মেতে নিষ্ঠা হইলে, ঈখ্রাজ্ঞা পালন বশাৎ আপনি চিত্ত-শুদ্ধি দ্বারা ঈশুরে ভক্তি উৎপন্না হইবে। আর, কোন কাণাদ(১) পক্ষাদিতে মত প্রকাশ আছে, যে, ঈশুর স্বতন্ত্রত অনুমান প্রমাণ, শ্রুতি ভাহাতে অনুবাদিনী হয়েন, অর্থাৎ ঈশুর আছেন ইহা অনুমান হয় তাহাই শ্রুতিতে উক্ত হইয়াছে। জৈমিনি মুনি ইছা অবগত হইয়া সে মত ধুংস করিবার মানসে "অমুমান শতৈরত্ত নেশ্বর সিদ্ধ্যতি" সূত্র কহিয়া-ছেন অর্থাৎ শত শত অনুমান দারা ঈশ্বর সিদ্ধ হয়েন না। বেদ বাক্যত ফল দানে কর্ম্মের স্বতন্ত্রতা আছে, এই চরা-চর জগতে সমস্তই কর্ম্ম হইতে হয়, ইহা সাধ্য সাধন সম্বন্ধে

১ কণাদ মুনি ক্লভ বৈশ্যিক শাস্ত্র

প্রাকৃতি সাক্ষাৎ বোধ করাইতেছেন, বেদ-বাক্য-বিচারীগণের তাহাতে বিবাদ নাই। যাহা বিনা স্বর্গ ও যাগের সম্বন্ধ সম্ভব হয় না, এমত কালান্তর ফলপ্রদ অপূর্ব্ব কল্পনা করেন, তাৎপর্য্য,—যাগ ক্রিয়া সম্পন্ধা হইলে বিনফা হয়, কিন্তু তাহাতে যে অপূর্ব্ব জন্মে, সেই কালান্তরে তৎ কর্ম্মের ফল প্রদান করে, অমুমান কল্পিত ঈশ্বরের কি প্রয়োজন ?

জৈমিনি মুনি এই প্রকার যুক্তি দারা আনুমানিক ঈশ্বর খণ্ডন করিয়াছেন, কিন্তু শুতি সিদ্ধ যে ঈশ্বর, তাঁহাকে তিনি খণ্ডন করেন নাই। কারণ, মুনি জৈমিনি সর্ব্ব প্রদেবেত্তা, পরমেশুরে ভক্তিমান, তিনি কি প্রকারে সর্ব্ব বেদের বিষয় এবং সমস্ত জগৎ ও জীবগণের নাথ ঈশ্বরকে খণ্ডন করিতে ক্ষম হইবেন ? শ্রুতি, স্মৃতি, ইতিহাস, পুরাণাদিতে প্রসিদ্ধ মহেশুর সর্ব্বকর্তা, তিনি মুনি হইতে কিরূপে খণ্ডনীয় হইবেন ? বেদ-পুরুষ শরণ্য সর্ব্বভাসককে সর্ব্ব প্রকারে আশ্রয় কর্ত্ব্য, এই নিশ্চয়, জৈমিনি মুনির এই আশায়।

#### **--**:⊚•-

ভৈমিনি আগমন ও শকরোক্তি যথার্থ কথন।

মগুন মিশ্র ভাষ্যকারের এই প্রকার অঞ্চতপূর্ক্(১)
আশ্চর্য্যা বাণী শ্রবণ করিয়া তৎক্ষণে জৈমিনির ধ্যানে
নিমীলিত-লোচন-ছয় হইলেন। মগুনের ধ্যানবশে জৈমিনি
মুনি অবিলম্বে সেই স্থানে সমাগত হইয়া দর্শন দিলেন,
এবং অর্থাদি দ্বারা যথোচিত সংপুজিত হইয়া মগুনকে
কৈহিলেন, মগুন। শঙ্কর যাহা কহিয়াছেন, তাহা সত্য

<sup>্</sup>ঠ পূৰ্বে শৃত হয় নাই।

পুনঃ সত্য, ভাষ্যকারের বাক্যে তোমার সন্দেহ কর্ত্ব্য নহে। বেদের তাৎপর্য্য বিষয়ে গুরু-বেদব্যাদের যে মত আমারও তাহাই, শঙ্কর তোমার নিকট সেই রূপ বর্ণন করিয়াছেন। আমার ও ব্যাসদেবের আশয় ইনি ভিন্ন কেহ' অবগত নহেন, গুরু-ব্যাসদেবের সহিত আমার আশয় বিরুদ্ধ নহে, অম্মদাদি সকলের তত্ত্বমস্যাদি বেদান্ত সিদ্ধান্ত ভারা সংসাধিতা ব্রহ্মাদ্বয়াত্মাতে নিষ্ঠা।

> ''শকরং শকরং বিদ্ধি, ব্যাসো নারায়ণ ছরিং। বয়ং ভক্তাশ্চ শিষ্যাঃশ্বো, ব্যাসস্য ককণানিধেঃ"॥

অর্থ। শঙ্করকে শঙ্কর মহাদেব, আর নারায়ণ হরিকে ব্যাস জানিবে। আমরা ব্যাস করুণানিধির শিষ্য এবং ভক্ত।

সত্য যুগে সত্ব-মূনি, ত্রেতাযুগে দত্তাত্রেয়, দ্বাপরে গুরু-ব্যাস, কলিযুগে শঙ্কর জ্ঞান-দাতা। ইনি বেদান্ত-ভাস্কর ও জ্ঞান-চন্দ্র এবং ঐশ্বর্য্য-সমুদ্র, শৈবপুরাণে এ বিভুর মহিমা উক্ত হইয়াছে। মুনি জৈমিনি এ প্রকার বাক্য দ্বারা মণ্ডনকে বোধিত করিয়া গমন করিলেন।

ত্থন মণ্ডন-মিশ্র যতীশুরকে যথেক প্রনিপাত করিয়া কহিলেন, যতিবর! আপনি সাক্ষাৎ সচ্চিদানন্দ-বিগ্রন্থ বিদিত হইলেন, মহাদেব শিব স্বয়ং আমার ভাগ্য হইতে সমাগত হইয়াছেন। আমি কর্ম্ম-যন্তে সমারত হইয়া পুনঃপুনঃ ভ্রমণাণ দারাগার আপু বিজ্ঞানী মমতাবন্ধ মানস নানা ভোগ পরায়ণ হইয়া লব্ধ-বিশ্রান্তি হই নাই। আমি সংসার ভাপে সন্তপ্ত, দৈব্যোগে আপনকার শ্রণ্য চরণামুজে শ্রণাপন্ধ হইলাম, অধুনা আপনকার পরিপাল্য। গুরো! কোথা আমি কর্ম্মাতিতে পতিত, নিমগ্ন ও কোথা গুরুর পাদপদ্ম, পূর্বে জন্মার্জিত পুণ্য- সম্পত্তি কি ছিল তাহা জ্ঞাতা নহি, যাহাতে প্রভুর চরণার্ক দর্শন পাই-লাম ও হাল্যত তামস সমস্ত এক কালে অপহৃত(১) হইল, অতঃপর শ্রীমৎ সদাচার্য্যের চরণ-যুগল-ফুল্ল-সরোজে জ্ঞান কিঞ্জল্ধ-রস(২)-লুক্ক মধুত্রত হইলাম। গুরো! আমি বেদবেত্তা গণের শ্রেষ্ঠ, আমার সদৃশ নাই, ও কবি এবং সর্বজ্ঞ ইত্যাদি নানা অহঙ্কারবান, সে সকল অভিমান পরিত্যাগ করিয়া প্রভুর চরণে শরণাগত হইলাম, কুপা-কটাক্ষ পাতে আমাকে শিষ্যত্বে গ্রহণ করুন। হে বেদান্ত-বিভাকর! আপনি সর্ব্ব-লোক-গুরু শিব শন্তু ভূত নিবহের হিত সাধন জন্য স্ব মায়াতে অবতীর্ণ হইয়াছেন।

ভাষ্যকার মণ্ডনের বিনীত বাক্য প্রবণে অতীব হর্ষ প্রাপ্ত হইলেন, তথন তাঁহার ভার্য্যার প্রতি দৃষ্টি নিক্ষেপ করিলেন। সরস্বতী যতিবরকে কহিলেন, যতীশ্বর! আমি আপনকার সমীপে আত্ম র্ত্তান্ত নিবেদন করিতেছি, তাহা প্রবণ করুন।

#### **~•⊚•**~

मत्रश्वित शूर्स इंखांख कथन धदः वान धार्थना।

এক সময় আমি আপন জননীর ক্রোড়ে ছিলাম, তৎকালে কোন সিদ্ধ ত্রিকালজু মুনি সেই স্থানে সমাগত হইলে, মাতা তাঁহাকে পূজা করিয়া সাদরে জিজ্ঞাসা করিলেন, মুনিবর! এই কন্যাটী কিদৃশী লক্ষণা ? মুনি আমার প্রতি

১ মূ্ষিত, গত। ২ মধু।

করিয়া প্রসূতীকে প্রত্যুক্তি করিলেন, বৎসে! এ কন্যাটী পতিত্রতা-গুণালঙ্কৃতা প্রকাশ পাইতেছে, ইনি সামান্যা নহেন, ব্রহ্মার ভার্যা। প্রজাপতিও ভূতলে বিশুরূপ নামে প্রাত্নভূতি হইয়াছেন, তিনি নিখিল বিদ্যা বিভূষিত, তজ্জন্য মণ্ডনাখ্যাতে বিখ্যাত, চতুর্ব্বেদবেত্তাগণের শ্রেষ্ঠ । এ কন্যা তাঁহার গৃহধর্মিণী হইবেন, অতএব যত্নে পালন কর্ত্তব্য। যখন শ্রীমহাদেব শস্তু সাক্ষাৎ ভিক্ষু বেশে অবতীর্ণ হইয়া বেদান্ত প্রচার জন্য মণ্ডনকে বিচারে জয় করিবেন, সে সময় মগুনার্থ তাঁহার সহিত বাদ হইবে। ভিক্ষু জয় প্রাপ্ত হইলে ইঁহার পতিকৃতী মণ্ডন, শঙ্কর-যতির শিষ্য হইয়া বেদান্ত প্রচার করত লোকে বিচরণ করিবেন, তখন এ কন্যা সত্য-লোকে ব্রহ্মপার্শ্বগতা হইবেন। সিদ্ধ মনি জননীকে ইহা कहिशा यथा इच्छा भगन कतिलन। मतस्र के किरलन, ষতীশুর! মুনিবর্য্য যাহা কহিয়াছিলেন, তাহা যথার্থ প্রত্যক্ষ (मिथलांग। तर्रे आगि अत्नोकिक शूक्रवरक कहिर**े**हि, মনে! আমার ভর্তা জিত হইয়াছেন, আমি এ পর্য্যন্ত জিতা হই নাই, আমি ভার্য্যা, পতির অর্দ্ধ-শরীরিণী, আমাকে জয় করিয়া ইহাঁকে শিষ্যত্বে গ্রহণ কর্ত্তব্য, আমি জিতা না হইলে ইহা কি প্রকারে হইতে পারে ? আপনি সর্ব্বজ্ঞ সসামর্থ্য মহাদেব, যদিচ আমি স্ত্রীজাতি হীনা, তথাপি আপনকার সহিত বিবাদ করিব।

যতীশুর, বাণীর বিবাদ-গর্ভিণী বাণী শ্রবণ করিয়া কহি-লেন, সরস্বতী! মহাস্তগণ অযোগ্যে বিবাদ করেন না, কিন্তু অদৈত মতে যিনি আক্ষেপ করিতে উদ্যত হইবেন, পুরুষ বা স্ত্রীজনের সহিত আমি জয় জন্য বাদ করিব। ইহা প্রথাও আছে, ষাজ্ঞবক্ষ্য গার্গীর সহিত ও জনক স্থলভার সঙ্গে বাদ করিয়াছিলেন।

#### ---

### শঙ্কর ও সরস্বতীর বিচার।

যতিবরের বাক্যে শারদা অত্যন্ত হর্ষ প্রাপ্তা হইয়া रिविंकी युक्तिराज भक्षरतत महिल वार्त धवर्त्ता हरेरान । উভয়ের বিবাদে সপ্তদশ দিবস হইল। সরস্বতী মুনিকে অজেয় বিবেচনা করিয়া মনে মনে চিন্তা করিলেন, ইনি বাল্য কাল হইতে যথাবিধি কৃতসন্ম্যাস, ব্রহ্মচর্য্যে দৃঢ়, শান্ত এবং সং সমাধি যুক্ত, কাম-শাস্ত্র অবগত নহেন, তদ্ধারা ইহঁাকে ক্ষয় করিব। সরস্বতী স্বীয়ান্তঃকরণে এরূপ আলোচনা করিয়া সভা মধ্যে প্রসঙ্গত জিজ্ঞাসা করিলেন, যতিবর! কামকলা কিরূপ ও কয় এবং আধার কি ? আর কামের স্থিতি কোখার ? নারী বা নরে কি প্রকারে থাকে ? শারদার এরূপ বাণী শ্রুতিগোচর হইলে, যতিবর কিছুমাত্র কহিলেন না। निक চিত্তে চিন্তা করিলেন, ইহা সন্ন্যাসীগণের ধর্মা নছে, কিন্তু বাদে প্রবর্ত্ত হইয়া "কর্ত্তব্য নয়" এমত উক্তিও উচিত হয় না। অতএব, ইহার উত্তর অবশ্য কর্ত্তব্য, এ প্রকার বিচার করিয়া সরস্বতীকে কহিলেন, মাসান্তরে ইহার উত্তর হইবে। সরস্বতী স্বীকৃতা হইলে, যতিবর স্বাভিমত দেশে গ্রমন করিলেন।

শক্ষরের মৃত রাজ শরীরে প্রবেশ মানস প্রকাশ ও পদ্মপাদের নিষেধ উক্তি এবং মহস্যেক্স যোগীর উপাধ্যান।

শঙ্কর-যতীশুর গমন করত মকরাখ্য দেশ প্রাপ্ত হইলেন। দে দিবস রাজা মকরাখ্য মৃত হইয়াছেন, রাজার মৃত শরীর ' রক্ষ মূলে নানা মন্ত্রীগণেতে সমারত। শঙ্কর যোগ-চক্ষু দারা ্সমালোকন করিয়া তৎক্ষণে যোগিবর পদ্মপাদাখ্য শ্রেষ্ঠ শিষ্যকে কহিলেন, সনন্দন! প্রবণ কর,—যোগেতে দেখিলাম, রাজা মকরাখ্য গতাস্থ হইয়াছে, অতএব, আমি অল্ল দিনের নিমিত্ত সেই শরীরে প্রবেশ করিয়া রাজা হইয়া পুনর্কার এ দেহে প্রবেশ করিব, ইহাতে তোমারদের সন্দেহ কর্ত্তব্য নয়। শিষ্য পদ্মপাদ গুরুর বাক্য শ্রবণ করিয়া নিবেদন করিলেন. গুরো। আপনি সর্বজ, আপনকার অবিদিত কি আছে ? পূর্ব্বতন কালে মৎস্যেন্দ্র নামা যোগী গোরক্ষাখ্যা শিষ্যকে দেহ রক্ষণে নিযুক্ত করিয়া কোন রাজার মৃত শরীরে প্রবেশ কবিষাছিলেন। তিনি রাজা হইয়া রাজলক্ষী প্রাপ্ত হওত সিংহাসনে উপবিষ্ট, অমাত্য পরিবৃত পরম সুখে রাজ্য করিতে লাগিলেন। রাজার বিজ্ঞ স্থবিচক্ষণ সচিবগণ কোন যোগীকে ভূপতি শরীরে প্রবিষ্ট অনুমান করিয়া, তাঁহার বশীকরণে যত্ন-তৎপর হইলেন। নানাবিধ মনোহর রাজভোগ্য সামগ্রী সকল প্রস্তুত করিয়া অহরহ তাঁহার মনোরঞ্জন সাধন করিতে অনুরত হইলেন। যোগীবর বিবিধ ভোগ ও সুন্দরী রাজমহিলাগণের সহবাসে ও সঙ্গীত নৃত্য কলা-লাপ(>) হাব ভাব এবং রস-সঞ্চারিণী সুধাময়ী বাণী আদিতে

১ গীতালাপ।

দিবা নিশি সমাসক্ত বুদ্ধি হৈইয়া যোগ সমাধি সকল বিশ্বত হইলেন। সত্যবটে কামিনী কুলের কমনীয় কটাক্ষ কুলিশ (১) পাতে ধৈর্য্য ভূধর চূর্ণ ও বিলয় প্রাপ্ত হয়। তাবৎ যোগ, বিরাগ, ধ্যান, জ্ঞান বিদ্যমান থাকে, যাবৎ কন্দর্পের প্রথব আয়ুধ রূপ স্থন্দরী যোবিৎরন্দ সম্মুখবর্তী না হয়। বিবেক রাজ্যের ছত্ত-ভঙ্গ-কারিণী রমণীবর্গ হইতে সর্বদা সাবধান থাকিবে।

আশ্রমে শরীর রক্ষণে নিযুক্ত গোরক্ষ শিষ্য যোগশক্তি প্রভাবে যোগীবরের রাজভোগে মোহাপমতা অবগত হইয়া গুরুর হিত সাধন মানসে যোগ দারা আপনাকে দিধা করিয়া এক দেহে সেই স্থানে অবন্ধিত হইয়া গুরুর শরীর পালন করেন, দিতীয় শরীরে বিদ্বদেশ ধারণ করিয়া রাজ সমীপে সমুপন্থিত হইলেন, এবং মন্ত্রীতুল্য নানা শাস্ত্র উপদেশ করত ভূপতির প্রিয় পাত্র হইলেন। তিনি কোন সময়ে নির্দ্ধনে তত্ত্বজ্ঞান ও যোগ উপদেশ করিয়া গুরুকে পূর্বব কলেবরে সমানয়ন করিয়াছিলেন। ভগবান্! ঈদৃশ বিষয়-স্নেহ যোগী-গণের পরম রিপু এবং নানা প্রকার তুঃধকর প্রুত্ত ও দৃষ্ট আছে। আপনি কর্ত্তব্যাকর্ত্তব্য বিষয়ে যথার্থত বিবেক করিতে সমর্থ। গুরো! কোথা কাম শাস্ত্র কলনা(২)আর কোথা আমাদের ব্রত, আমি যাহা নিবেদন করিলাম তাহা কিছুই স্বামীর অবিদিত নাই, অতএব ইহাতে ক্ষান্ত হওয়াই

১ বজ্ঞ জলপদা, বশতা।

জ্ঞানীগণের অসমতা কথন পুরঃসর শহরের রাজদেহে প্রবেশ।
শঙ্কর যতিবর পদ্মপাদের বাক্য প্রবণ করিয়া কহিলেন,
সোম্য ! তুমি যাহা কহিলে তাহা নিন্দিত ও গর্হিত বটে,
কিন্তু প্রবণ কর; কাম, অসঙ্গ জনগণকে বশ করিতে প্রভূ
হয় না, শ্রীকৃষ্ণের গোপ-বধু-গণের সমাগম যেমত, সেইরূপ
জানিবে।

সনন্দন! সঙ্কল্প কাম সকলের মূল, আমি সদা এক অসঙ্গ, দে সঙ্কল্ল আমাতে কখন নাই, তাহা অজ্ঞানমূলক বিষয় যানব রুন্দের ছুঃখ কর হয়, ত্রহ্মজ্ঞানে যাহার সে কারণ অজ্ঞান নষ্ট হইয়াছে, স্মৃতরাং তাহার সক্ষ্মাভাস मनीज विनाम श्राश रहेशारह, विनक मक्दलत विषयामिक আপনি নাশ হয়, অতএব আমাদের দে সঙ্কল্ল মূলাভাবে লয় প্রাপ্ত হইয়াছে। আর, সঙ্কল্প দেহাভিমানী জন নিকরের সকল তুঃখের কারণ, আত্মারাম ধীরগণের কিছুমাত্র বাধা করেনা। স্বাত্মজ্ঞান বিহীনের সকল কর্ম্ম সংসার জনক হয়, ও নিত্য ব্রহ্মাত্মনিষ্ঠ জনের সমস্ত কর্ম্ম সুখময়। ব্রহ্মাত্মজ্ঞানে যাহার দৈত বুদ্ধি অপাকৃতা (১) হইয়াছে, দে জ্ঞানীর ব্রহ্ম হত্যাদি পাপে এবং অশ্বমেধজন্ম পুণ্যে লিগুতা নাই। দেব-রাজ ইন্দ্র ত্রিশির্ঘকে (২) বৃধ করিয়াছিলেন, এবং ষ্ঠি বুন্দকে বুকগণে (৩) অর্পণ করিয়া ভক্ষণ করাইয়াছিলেন, সুরু-পতির তাহাতে লোম হানি হয় নাই, ইহা বহর্চ আচতি কহিতেছেন। আর, রাজা জনক অগ্রমেধ যাগদ্বারা যজন করিয়া-ছিলেন, বিদেহ, মোক্ষ প্রাপ্ত হইয়াছেন, সে পুণ্যের

১ অপদ্ধতা। ২ মুনি বিশেষ। ৩ ব্যাত্রগণে।

সহিত জনকের সম্বন্ধ ছিলনা, ইহা বাজশেনেয় শ্রুতি ক**ছে**ন। অতএব কাম শাস্ত্রের অমুশীলন আমার বাধক নয়।

ভিক্ষুবর ইহা কহিয়া গিরিশৃঙ্গে গমন করিলেন। সেধানে ক্ষণ মাত্র স্থিত হইয়া শিষ্যবর্গকে কহিলেন, যাবৎ আমি কামশাস্ত্র ও কামকলা জ্ঞাতা হইয়া এ ভিক্ষু-শরীরে প্রত্যাগত হই, তাবৎ তোমরা এ শরীর সাবধানে, গৌরবের সহিত পালন কর।

শঙ্কর যোগীশ্বর, শিষ্যগণকে অনুশাসন করিয়া যোগবলে স্থূলকলেবর পরিত্যাগ করত পুর্য্যন্টক লিঙ্গদেহময় হইয়া রাজার মৃত শরীরে সমাবেশন করিলেন।

এখানে রাজার শরীর সপ্রাণ হইয়া, শনৈঃশনৈঃ নয়ন প্রোনীলন করিয়া, জ্রমে দবল হইয়া প্রমদাকুল(১)ও প্রদা(২) পুঞ্জকে হর্ষোৎফুল্ল করিলেন। মন্ত্রীগণ ও যোষিৎরন্দ রাজাকে জীবিত প্রাপ্ত হইয়া জীবন উপলাভ করিলেন, এবং দকলে মহাহর্ষে দহস্র দহস্র শত্ত্বধূনি করিতে লাগিলেন। আর, চতুর্দ্দিগ হইতে জয়শব্দ ও স্বস্তিশব্দে অতিশয় কোলাহল হইল। পশুপতি শঙ্কর মানুষী-তনু ধারণ করিয়া লোকে বিহার করিয়াছিলেন, যেমত মানব শরীরে স্বাত্ম-বৃদ্ধি প্রাপ্ত জন নিকর লোকিক ভোগজালে ব্যবহার নিরত হয়েন, লোক দৃষ্টিতে শঙ্কর দেরপ ব্যবহাতিতে তৎপর হইয়াছিলেন।

ধীরগণ ইহা মনে বিচার করত স্থুল সূক্ষা শরীরাদিতে অহঞ্চার এবং কুবুদ্ধি পরিত্যাগ করিয়া বেদান্ত-বাক্য দারা স্বাত্মজ্ঞানে বিমল সুখঘন স্বাত্মতে স্থিত হইবে। সজ্জন মুনিগণ সমাজে বিচার করিয়া বিষয়জালে সুখ-লেশাভাব, সুখনিধি এই আত্মা সর্ব্বভূতের অন্তরাত্মা জানিয়া ক্ষণ মাত্রও সমাধিতে স্থিত হও।

ইতি শ্রীশঙ্কর-বিজয়-জয়ন্তী গ্রন্থে শঙ্করের রাজ শরীরে' প্রবেশ নাম সপ্তমসর্গঃ॥ ৭॥

## <del>~•</del>,⊚•► অফ্টম সর্গ।

শঙ্করের রাজদেহে রাজ্য-পালন ও অন্ধনাসক এবং কামকলা ও কামশাস্ত্র সমালোচন।

মহামতি নরপতি, মন্ত্রিগণ সহ কৃতশান্তি হইয়া ভদ্রাসনে সমারোহণ করত স্বীয় রাজ্য পালনে নিরত হইলেন। রাজ-পুরোহিত ও সচিবগণ ভূপতিকে অপূর্ব্ব গুণ সম্পন্ন অবলো-কন করিয়া পরস্পার সমবেত(১) হইয়া মন্ত্রণা করিলেন, এবং কহিলেন পূর্ব্বতন সদৃগুণ ভূষিত ভূপতিগণ হইতে এ বর্ত্তমান নরপতির আশ্চর্য্য রূপ ও গুণ দৃষ্ট হইতেছে, দানে য্যাতি তুল্য, বক্তৃতায় পৃথু প্রায়, জয় শীলতায় অর্জ্জন সম, সর্ব-জ্ঞতাতে শ্রীপতি সদৃশ, একাধারে বহু গুণ সামান্য জনে সম্ভব নহে, অতএব ইনি কোন দিব্য তেজস্বী, ইহাতে সংশয় নাই ৷ এইক্ষণে অম্মদ্গণের মহতী যুক্তি সহকারে এমত যত্ন ও উপায় কর্ত্তব্য যাহাতে এই মহামনা পুনর্ব্বার স্ব শরীরে গমন না করেন। অধিকার মধ্যে যে কোন স্থানে গতাস্থ শরীর গুপ্ত বা প্রকট থাকে তাহা অবিচারে দগ্ধ করা হয়, পূর্ব্ব শরীর ভশ্মীভূত হইলে এদেহ হইতে গমন সম্ভব হইবেনা,। সকলে একত্ত হইয়া মন্ত্রণা দারা এইরূপ পরামর্শ ও যুক্তি

১ মিলিত।

স্থির করিয়া অবনীস্থ সমস্ত মৃতদেহ দাহ করিবার জন্য আজ্ঞাধীন সেবক বৃন্দকে নিযুক্ত করিলেন। তাহারা লব্ধানুজ্ঞা হইয়া তৎকার্য্য সম্পাদনে প্রাণ পণে প্রবর্ত্ত হইল।

নরপতি অমাত্যবর্গ প্রতি রাজ্য ভার সংন্যস্ত (১) করিয়া স্বয়ং মনোহরা বামলোচনা স্থন্দরী বহু কামিনী ভোগে নিরত ও তদগত হইলেন। কামকলা ও কাম শাস্ত্রাত্ম-রোধে বাৎস্যায়নাদি প্রণীত গ্রন্থ সমূহ যথা অর্থ নিব্রীক্ষণ ও সমালোচন করিতে লাগিলেন, স্বয়ং তাহাতে নিবন্ধ করিলেন। কন্দর্প সময় পাইয়া অরি পরাভূত করিতে সগণ সায়ুধ রণরঙ্গে প্রবর্ত্ত হইল। এই প্রকার রাজ-শরীর-প্রবিক্ট-যোগীর কামি रो-গণ সহবাদে ও রমণী রঙ্গরদ বিলাদে মাদ মাত্র অতিক্রান্ত হইল। এখানে শৃঙ্গগিরি আশ্রমে পদ্মপাদাদি শিষ্যরুদ্দ ভাষকোরের নিয়মিত কালের অতিক্রমণ অবলোকন করিয়া পরস্পর বিচার করিতে লাগিলেন; মাসাবধি হইল অদ্যাপি আচার্য্য স্ব শরীরে প্রত্যাগত হইয়া অম্মদগণকে সনাথ করিলেন না। আমরা অধুনা আচার্য্যের অন্বেষণে কি করিব ও কোথায় বা যাইব ? সকলে স্ব স্ব বুদ্ধিতে উপায় চিন্তা কর, কিরূপে গুরুর তত্ত্ব প্রাপ্ত হইতে পারা যায়, এবং জানা যায় কোন স্থানে কি রূপে বিলাস করিতেছেন ? পদ্মপাদ সকলকে কছিলেন, আমরা কি নিমিত্ত এত শোচনা করি? অন্বেষণ করিলে অবশ্যই গুরুর তত্ত্ব প্রাপ্ত হইব, তাঁহার গুণ গোপন থাকিবার নহে।

১ অর্পিত।

### শিষ্যগণের গায়ক বেশে রাজ সমীপে গমন ও গান ছলে স্মরণ দেওন।

স্বতীর্থগণ পদ্মপাদের নয়যুক্ত বাক্যে নিশ্চয় করিয়া, কেহ কেহ সেই স্থানে গুরুর শরীর রক্ষণে নিযুক্ত রহিলেন, আর আর সকলে দক্ষিণ দিশায় গমন করিয়া লোক প্রমুখাৎ প্রাথন করিলেন, যে, এতদ্দেশের ভূপতি মৃত হইয়া পুনর্বার উথিত হইয়াছেন, এবং সর্বাদা তরণীগণেতে সংসক্ত আছেন। ইহা অবগত হইয়া সকলে গায়কের বেশ ধারণ করিয়া গীত-কুশল সকলে তৎপুরে প্রবেশ করিলেন।

সঙ্গীত-রস-তত্ত্ববিৎ গায়কগণ ভূপতির অনুমতি লব্ধ হইয়া সমীপে গমন করত, সভা মধ্যে সিংহাসনোপবিষ্ট, চামরে ব্যজ্যমান, তরণীগণেতে পরিবৃত্ত ও যুবতীবৃদ্দে বেষ্টিত নর-পতিকে দর্শন করিয়া নমস্কার করিলেন। রাজাজ্ঞা মতে সভা প্রবিষ্ট হইলেন। সঙ্গীতালাপন আরম্ভ করিলেন।

প্রথমে ভৃঙ্গ সম্বোধনে গিরিশৃঙ্গের পাদপগণের সঙ্গ পরিত্যাগ ইত্যাদি গাত ব্যাজে প্রকৃত ভাব অবগতি করিয়া, তত্ত্বজ্ঞান দারা স্মরণ করাইলেন ৷ যথা;—

" নেতি নেত্যাদি নিগম বচনেন নিপুণ নিষিধ্য মূর্ত্তামূর্ত রাশিং। যদ-শক্য নিহ্নবংস্বাত্মরূপ ত্বয়াচ জানন্তি কোবিদা তত্ত্বমূস তত্ত্বমূস তত্ত্ব ॥১॥ স্বাদ্য মুৎপাদ্য বিশ্ব মনুপ্রবিশ্য গৃচ মন্নময়াদি কোশ জালৈঃ। কবরে।

অর্থ। নিপুণ পণ্ডিতগণ নেতি নেতি (নয় নয়) আদি বাক্য দারা মূর্ত্তামূর্ত্ত সকল নিষেধ করিয়া যে নিরাস অশক্য বস্তুকে আত্মত্ব রূপে জানেন, তত্ত্বমিস অর্থাৎ সেই তুমি, সেই তুমি, তুমি সে॥ ১॥ যিনি আদ্য বিশ্ব উৎপাদন করিয়া বিবিচাবিঘাততে। যত্তপুল বদাদি তত্ত্বসি তত্ত্বসি তত্ত্ব থা বিষম বিবিষেষু সঞ্চারিলোই কাশ্বান দোষ দর্শন কশাভিঘাততঃ কৈরং। সমিরত্য স্বাস্ত রশ্মিভি ধীরা বগ্ধন্তি যত্ত্ব তত্ত্বসি তত্ত্বসি তত্ত্ব থা বারিত কা প্রদাদি স্বস্থাত স্তেভাইনাদিব পুজ্পেভা ইবস্ত্রং। ইতি যদে পাধিকত্র প্রতেশে বিন্দৃতি স্বরয় স্তত্ত্বসি তত্ত্বসি তত্ত্ব গান্তা প্রকারণতরা যাসা সর্বাত্মাং। হাটকলৈয়ে সুকুটাদি তোদাত্মাং সরস মাল্লায়তে তত্ত্বসি তত্ত্বসি তত্ত্ব গানে। যাকাহ মত্র বন্ধাণি ভামি সো যোসে বিভাতি রবিমগুলে সোহং। ইতি বেদ বেদিনো ব্যতিভ্যানি যোসে বিভাতি রবিমগুলে সোহং। ইতি বেদ বেদিনো ব্যতিভ্যানি যো

তাহাতে প্রবেশ করত অন্নময়াদি কোশ ভূষ-জালেতে গৃঢ় আছেন, বিচক্ষণগণ যুক্তি দারা অবঘাত করিয়া যাহাকে তণ্ডুল তুল্য বাচিয়া লয়েন, গেই তুমি, সেই তুমি, তুমি সে॥২॥ বিষম বিষয় মার্গ সঞ্চারী (১) ইন্দ্রিয়াশ্বগণকে ধীর সকল দোষ দর্শন কশাভিঘাতন (২) দ্বারা নিবর্ত্ত করত সচ্ছন্দ-চিত্ত িশ্ম বোগে যাছাতে বন্ধন করেন, সেই তুমি, সেই তুমি, তুমি সে ॥৩॥ গমনশীল জাগ্রদাদি অবস্থা সকলে অনুসূত্ত(৩) অথচ সে সমস্ত হইতে অন্য, যেমত পুষ্প হইতে সূত্ৰ ভিন্ন, সুরগণ যাহাকে তিন উপাধি হইতে পৃথক্ রূপে দেখেন, দেই তুমি, দেই তুমি, তুমি দে ॥৪॥ সর্বংপুরুষ এবেদং ইত্যাদি অর্থাৎ এ সমস্ত পুরুষ নিশ্চয় বাক্যে বেদে সর্ব্ব-কারণ রূপে যাঁহার সর্ব্বাত্মত্ব স্ত্বর্তোর মুকুটাদি তাদাত্ম্যতুল্য কহিতেছেন, সেই ভুমি, দেই ভুমি, ভুমি সে ॥৫॥ যে আমি এ শরীরে ভাসমান আছি, সেই আমি সূর্য্য মণ্ডলে প্রকাশ পাইতেছি, ইহা বেদবেত্তাগণ পরস্পার নিরস্তর অধ্যয়ন ১ বিচরণকারী। ২ চাবুক মারণ। ৩ সর্ববান্তরস্থ, যেমত পুস্প মালার স্কুত্র। হারতো যদধ্যয়ন্তি যত্ত শুজুমিস তত্ত্মসি তত্ত্ব ॥৬॥ বেদাসুবচন
সদান মুখ ধন্দিঃ শ্রদ্ধানুষ্ঠিতে বি দায়াযুক্তি। বি বিদিষন্তা বিমল আছা
ব্রাহ্মণা যদ্ধি তত্ত্মসি তত্ত্বসি তত্ত্ব ॥৭॥ শম দমোপরফাদি সাধনৈধরিঃ স্বাত্মনাত্মনি যদন্তিষ্য কৃতকৃত্যাঃ। অধিগতাতঃ সচিদানন্দরশা
ন পুন বিহ খিদান্তি তত্ত্মসি তত্ত্বসি তত্ব ॥৮॥"

করিতেছেন, সেই তুমি, সেই তুমি, তুমি শে॥৬॥ বেদ-বচনাকুসারে নদানাদি ধর্মানুষ্ঠান দারা অত্যন্ত বিমল বুদ্ধি মানবর্দদ
বিদ্যা যুক্তিতে যাঁহাকে জানিতে পারেন, সেই তুমি, সেই
তুমি, তুমি সে॥৭॥ ধীরগণ শম দমোপরমাদি সাধন সম্পন্ন
সুবুদ্ধি যোগে আপনাতে যাহা অন্বেষণ করত, যে সচ্চিদানন্দ
রূপে অধিগত হইয়া কৃতকৃত্য হয়েন, পুনঃ ইহ সংসারে বিদ্যানা হয়েন না, সেই তুমি, সেই তুমি, তুমি সে॥৮॥

গায়ক বেশধারী পদ্মপাদাদির ব্রহ্মাদ্বয় তত্ত্বায়ত স্বাস্থা-নন্দ রসান্বিত গাতাবলি নরপতি তদ্গাত চিত্তে প্রবণ করিয়া, আপন সিদ্ধার্থ ত্যাগ অবগত হইয়া, বিস্মিত প্রায় হইলেন। পদ্মপাদাদি ভূপতির উদ্দেশ্য তত্ত্বাবগতি নিশ্চয় জ্ঞান করিয়া সত্ত্বর গিরিশৃঙ্গে স্বাশ্রমে গমন করিলেন।

#### **~•**⊙•**~**

### শকরের স্ব দেছে প্রবেশ।

ভূপতি, গায়কগণের গমনান্তর অন্তর্দ্ধ হইয়া স্বয়ং
মুচ্ছ শ্রিয় করত রাজ-শরীর হইতে নির্গত হইয়া স্ব দেহে
প্রবিষ্ট হইলেন। তখন, গিরিশৃঙ্গে ভিক্ষু কলেবরে সংজ্ঞা
প্রাপ্ত হইলে উত্থান করত নয়নদ্বয় উন্মীলন করিয়া গিরি
গহ্বরে দৃষ্টি করিলেন, রাজ-ভৃত্যগণ মন্ত্রীবর্গের আদেশে

গতামু শরীর দাহার্থে গিরি কন্দরে অনল প্রজ্জনিত করিয়াছে। ষতিবর, চতুর্দিগে অগ্নি বিস্তৃত ও বিবর্দ্ধিত অব-লোকন করিয়া তাহার শান্তি জন্য প্রণতার্ত্তিহর (১) ভগবান্ নৃসিংহ দেবকে স্মরণ করত স্তুতি পাঠ করিলেন।

নৃসিংছ শুব ও তাঁছার দর্শন এবং বর।

বিরিঞ্চি শক্ষরাদি দেবগণের সেব্য, স্তবনীয়, সংসার-ভীতিহর, মোক্ষপ্রদ, সংশরণ্য, শ্রুতির পরব্রহ্ম, নির্বাণদাতা, ভবসিন্ধু তরণের পোত স্থরূপ, অতি স্থান্দর শ্রীনরহরির পাদ-পদ্ম বন্দনা করি।

হে নরহরে ! তুমি সিংহ স্বভাবে নরগণের ভব বন্ধন ধৃংসকারী, তুমি সজ্জনের বরদাতা প্রসিদ্ধ, তোমার সর্ব্যবন্দ্য চরণ-সরোজ আশ্রয় করি । তুমি তাপ সংহর্তা, এ তুর্জ্ব য় অনল তাপ সংহর্ণ কর ।

হে নরহরে ! তুমি স্বীয় ভূজন তৎপর ভক্তগণের সংসার মৃত্যু বিষবল্লী যোহার মূল কাম দর্প ও তুঃখ পুষ্প অবিদ্যা পাপে পুষ্ট ) তোমার নাম স্মরণ করিলে দগ্ধ কর । আকা- শাদি এই বিশ্ব সৃষ্টি করিয়া দেব, নর, পশু আদি দেহ জালে প্রবিষ্ট লোকে নরপদে কথিত সিংহ ঈশ্বর, তুমি বুদ্ধিতে প্রবেশ করত ভব-দাব-দহন-তাপ পরিহরণ কর ।

শঙ্কর-যতিবর, এই রূপ অনেক স্তুতি করিলে, স্প্রি, ন্থিতি, প্রলয়ের নিয়ন্তা নৃসিংহ দেব ভাষ্যকারের স্তবে সন্তুষ্ট হইয়া সাক্ষাৎ দর্শন দিলেন, এবং গুহার চতুঃপার্শ্ববর্ত্তী জ্বলন্ত হুতাশন প্রাশন (১) করিয়া শঙ্করকে কহিলেন, যতিবর ! তুমি অধুনা ইন্ট বর প্রার্থনা কর; প্রুতি মতে নিরত মৎপদ ধ্যানশীল সজ্জন রন্দের দর্শন আমার এই সকল। তোমার কৃত স্তব ভক্তিভাবে পাঠ করিলে আমার প্রিয় ইয়া মৎ প্রসাদে আমার বিমল পদ প্রাপ্ত হইবে। বিমলমতি যতিবর, প্রীনৃসিংহ দেবের প্রসাদ (২) বাক্য প্রারণ করিয়া গন্তীরভাব স্তুতি ও বিনয় বিশিক্ট বাক্যে প্রার্থনা করিলেন, প্রভো! আমার বর এই বেদান্ত সম্মত ভাষা সার্গ প্রেতি যুক্তি ছারা ভ্রমযুক্ত বর্ম দোষিত মৎকৃত ভাষা স্ক্রনগণ মধ্যে প্রচার হয়।

বিক্ষিত মুখাস্ভোদ শ্রীনৃসিংহ দেব ভাষ্যকারের বচন শ্রবণ করিয়া প্রসম বদনে কহিলেন, যতিবর! তোমার অভিপ্রেত মত হইবে, তৃমি শঙ্করাচার্য্য আমা হইতে ভিন্ন নহ, শ্রুতির অভিপ্রায় আমি ও তৃমি অবগত, স্বয়স্তু তাদৃক্ জ্ঞাতা নহেন। ইহা কহিয়া অধিলাত্মা নরহরি গিরিশৃঙ্কে অনুশ্য হইলেন।



ভাষাকারের মণ্ডনালয়ে গমন ও শারদান্তর্ধান।

তদনন্তর ভাষ্যকার শিষ্যরন্দে পরিরত হইয়া মণ্ডন-মিশ্রালয়ে প্রস্থান করিলেন। মণ্ডন-মিশ্র আকাশ-বত্মে সমুপস্থিত যতীশ্বরকে সন্দর্শন করত অমিত হর্ষে ভার্য্যার সহিত উত্থান পুরঃসর যথাবিধি অর্চ্চনা করিলেন। বিনত ভাবে অহো ভাগ্য! অহো ভাগ্য! কহিয়া বিনয়াবনত ভাবে অগ্রে স্থিত হইলেন।

তখন সরস্বতী, শঙ্কর-যতীশ্বরকে প্রাপ্ত হইয়া অর্চনা করিয়া সাবনতা মূর্ত্তি হর্ষোৎকুল্ল মনে কহিলেন, ব্রহ্মন্ ! আপনি সাক্ষাৎ সদাশিব, সমস্ত বিদ্যার ঈশান, সকল দেহীগণের ঈশ্বর, ব্রহ্মার অধিপতি, আমাকে সভা মধ্যে জয় না করিয়া কাম শাস্ত্র শিক্ষার্থ তোমার রাজ-শরীরে প্রবেশ লোক বিড়ম্বনা মাত্র, আমি মহেশ্বর হইতে সত্ত্তর লক্ষা হইয়াছি। ব্রহ্মন্ ! আমি স্ত্রীজাতি, চঞ্চলতা আমার-দিগের স্বভাব স্থলভ, আমি শিক্ষাভিলাষে প্রশ্ন করিয়াছিলাম, স্ত্রীগণের কায়মন বাক্যে পতিপক্ষানুসারিত্বই ধর্ম্ম, ইহা নিশ্চিত আছে, আমারা স্বামী হইতে বিজিত হইয়াছি, অধুনা অনুজ্ঞা করুন স্ব ধামে গমন করি।

শঙ্কর বাণীর বাণী-কোশলে সন্তোষিত হইয়া কহিলেন, আমি অবগত আছি, তুমি ত্রহ্ম-ভার্যা সরস্বতী দেবী, বিশ্বের কল্যাণ মানসে অনুগ্রহ প্রকাশ করিয়া মহীতলে অবতীর্ণা হইয়াছ। অতএব, আমার কৃত স্থানে কলকামী জন নিকরের অর্চ্চামানা হইয়া সদা ছফ্ট ভাবে ইফ্ট কল প্রদাত্তী রহিবে। সরস্বতী, শঙ্করকে তথাস্ত বলিয়া, মণ্ডন গৃহে সভা মধ্যে অন্তর্ধান হইলেন। তত্রস্থ সর্বজন ইহা চাক্ষুস দর্শন করিয়া বিশ্বয়াপন্ন হইলেন। আর সরস্বতী ত্রহ্ম ধামে গমন করত ত্রক্ষপাশ্বে স্থিতা হইলেন।

বুধর্ন্দের বদন রঙ্গভূমিতে বেদ-বাদ্য-প্রমন্তা শ্রুতি-শেখর রসাভা শারদা সদা নয়যুক্তা হইয়া স্বাত্মভাবে নৃত্য করিতেছেন। তিনি যতিবর হইতে বিজিতা হইয়া ব্রহ্মপার্শু গতা হইলেন।

শক্ষর-ভাস্কর করুণাকীর্ণ কিরণপাতে বেদান্ত নয়যুক্ত কৃতভাষ্য অলোকিক আলোকে সজ্জন নিকরের হৃদয়াসুজ প্রফুল্লকারী এবং কুমত তিমিরহারী হইলেন ৷

ইতি শ্রীশঙ্কর-বিজয়-জয়ন্তী গ্রন্থে শঙ্করের রাজ-দেহ ও স্ব শরীর প্রবেশ এবং শারদা অন্তর্ধান নাম অন্টম সর্গঃ ॥৮॥

### নবম সর্গ।

## মণ্ডনের সন্নাস ও তত্ত্বোপদেশ।

প্রভাতে মণ্ডন-মিশ্র সমস্ত বিষয় পরিত্যাগ পূর্বক সম্যাসে কৃতসঙ্কল্ল হইয়া ন্যায়োপার্জ্জিত বিত্ত সকল যাগ দক্ষিণা রূপ সৎপাত্র বিপ্রগণকে প্রদান করিয়া সম্যাসাচরণ করিলেন। দেশিকেক্র, যতীশ্র শঙ্করাচার্য্যকে আশ্রয় করিয়া তত্ত্বসদি বাক্য বিধিবৎ শ্রবণ করিলেন। উপদেশ শ্লোক যথা;—

# শঙ্করোক্তি।

"তত্ত্বং পদার্থ শুদ্ধ্যর্থ গুৰু: শিষ্যং বচে। ব্রবীৎ। বাক্য তত্ত্বসূদী ভাত্র ত্বং পদার্থ বিবেচয়॥ ১॥ ন ত্বং দেহোসি দৃশ্যত্বাৎ উপজাত্যাদি

অর্থ। তত্ত্বং পদার্থ শোধন জন্য, গুরু, শিষ্যকে কহি-লেন, তত্ত্বমদি এই বাক্য ইহাতে যে তিন পদ তৎ ত্বং অসি, মত্তঃ। ভেতিকত্বাদশুদ্ধত্বাদনিত্যত্বান্তবৈষ্ঠ । ২॥ অদৃশ্যো রূপহীনস্ত্বং জাতিহীনোপাভৌতিকঃ। শুদ্ধনিত্যোহিদ দৃশ্বপো ন ঘটো
যদ্দদৃশ্ভবেৎ॥ ৩॥ ন ভবান্নিজ্যোগ্যোহ করণত্বেন যা জ্রুতি। প্রেরকন্তবং পৃথক্ তেভোগন কর্তাকরণং ভবেৎ॥ ৪॥ নানেতান্যেকরপন্তবং
ভিন্নস্তেভাঃ কুতঃ শৃণু। ন চৈকেন্দ্রিয়রপন্তবং সর্ক্রাহং প্রতীতিতঃ॥ ৫॥
ন ভেষাং সমুদ্বিয়াসি তেষামনাত্যস্য । বিনাশেপ্যাত্মণীস্তাবদ্ধি
স্যাইন্নব্যন্যথা॥ ৬॥ প্রত্যেক্যপি তানাগ্রা নৈব তত্ত নমং শৃণু।

সে ত্বং পদের অর্থ বিবেচনা কর, অর্থাৎ ত্বং পদে তুমি গুরু কহি, শিষ্য আমি জানিয়া বিচার করিবে, সে স্বং (তুমি) কোন বস্তু বিচার করিয়া দেখ॥ ১॥ ত্বং (তুমি) দেহ নর যেহেতু দেহ দৃশ্য জাতি আদি-যুক্ত ও ভৌতিক, অশুদ্ধ অনিত্য ॥২॥ তুমি অদৃশ্য, রূপহীন ও জাতিহীন ও অভোতিক, শুদ্ধ, নিত্য, দ্রফারপ ঘট দ্রফা হয় না, এবং দ্রফাও ঘট হয় না॥৩॥ স্থূল শরীর নিরাস করিয়া স্থক্ষন দেহ নিষেধ করিতেছেন। তুমি ইন্দিয়গণ নহ, ইহাদের করণত্ব রূপ আ্রুতি আছে, অর্থাৎ আ্রুতিতে ইন্দ্রিয়গণ করণ উক্ত হইয়াছে, তুমি সে সকল হইতে পৃথক তাহাদের প্রেরক, কর্ত্তা করণ হয় না, ও না করণ কর্ত্তা হয়॥৪॥ ইহারা নানা তুমি একরূপ সে সমস্ত হইতে ভিন্ন, কি রূপে তাহা শ্রবণ কর, সর্ব্বত অহং প্রতীতি হেতু তুমি এক ইন্দ্রির রূপ নহ।।৫॥ তাহাদের (ইন্দ্রিরপণের) ममूनয় जूमि नइ, अर्थाए मकल हेन्तिয় मिलिত मংঘাত नइ, কারণ তন্মধ্যে একের বিনাশ হইলে আত্মবুদ্ধি থাকে তাহার •অন্যথা হয় না ॥৬॥ দে সকল প্রত্যেক আত্মা হয় না, তদ্বিয়ে

নানাসামিকদেহোয়ং নশ্যে দ্বিশ্নমতাশ্রয়ঃ ॥ ৭॥ নানাসাভিমতং
নৈব বিরুদ্ধ বিষয়ত্বতঃ। স্থান্যৈক্যে তু ব্যবস্থা স্যাদেকপার্থিবদেশবং ॥৮॥
ন মনস্ত্রং নবা প্রাণো জড়ত্বাদেব চৈত্য়োঃ। গভমন্যত্র মে চিন্তমিত্যুন্নাত্বাস্ত্রতিতঃ ॥৯॥ ক্ষুত্র্ভ্যাং পীড়িতঃ প্রাণো মনায়ং চেতি
ভেদতঃ। তয়ের্জিটা পৃথক্ তাভ্যাং ঘটদ্রফা ঘটাদাথা॥ ১০॥
স্থোলীনান্তি যা বোধে সর্বং ব্যাপ্রোভি দেহকং। চিচ্ছায়য়া চ
সম্বন্ধা ন সা বৃদ্ধি ভবান্ দ্বিজ ॥ ১১॥ নানারপবতী বোধে স্প্রো
লীনাতিচঞ্চলা। যতোদ্গেকরপস্ত্রং পৃথক্ তস্য প্রকা-

যুক্তি শ্রবণ কর, এ দেহ নানা-স্বামিক হইলে ভিন্ন ভিন্ন মতাশ্রমে নফ হয় কারণ এক ইন্দ্রিয়ের এক দেশে ও অন্য ইন্দ্রিরের অন্য দিগে গতি হইলে দেহ ছিন্ন ভিন্ন হইরা বিনাশ প্রাপ্ত হয়<sub>॥৭॥</sub> পরস্পর বিরুদ্ধ বিষয় হেতু নানা আত্মা অভিমত নহে যেমত দেশে এক রাজা স্বামী ব্যবস্থা হয় ॥৮॥ তুমি মনঃ বা প্রাণ নহ যেহেতু উভয়ের জড়ত্ব প্রকাশ আছে, আমার মনঃ অন্যত্ত গিয়াছিল এ অনুভব দারা ভিন্ন, অথাৎ আমি অন্য মন অন্য, স্পট প্রতীত হইতেছে ॥৯॥ আমার এ প্রাণ কুষা তৃষ্ণাতে পীড়িত হইয়াছে, এই ভেদ দারা মনঃ ও প্রাণ উভয়ের দ্রফা উভয় হইতে পৃথক যেমত घटित एक। घट रहेरा शृथक इस ठाइत ॥३०॥ रह विक, य বুদ্ধি সুষ্প্তিতে লীনা ও জাগ্রতিতে সকল দেহ ব্যাপিতা হয়, চিদাভাসের সহিত মিলিতা সে বুদ্ধি তুমি নহ ॥১১॥ অপিচ সে বুদ্ধি চঞ্চলা জাগ্রহ সময়ে নানা রূপবতী হয়, ও স্বযুপ্তিকালে বিলীনা হয়, তুমি তাহার দ্রফী এক রূপ তাহা হইতে পৃথক তাহার প্রকাশক অর্থাৎ ুবুদ্ধির চাঞ্চল্য ও নানা রূপ এবং বিলীনা হওয়া ভুমি

শকঃ ॥ ১২ ॥ সুপ্তো দেহাদ্যভাবেপি সাক্ষী তেষাং ভবান্ যতঃ।
সাকুভৃতিস্বরূপত্বারান্যত্তস্যান্তি ভাসকঃ॥ ১০॥ প্রমাণং বোধয়স্তত্তং
বোধং মানেন যে জনাঃ। বুভূৎসাত্তে তে এধোভিদক্ষুং বাঞ্জি
পাবকং॥ ১৪॥ বিশানাত্মানুভবতি তেনাসো নাকুভূয়তে। বিশাং
প্রকাশয়ত্যাত্মা তেনাসো ন প্রকাশতে॥ ১৫॥ ইদৃশং তাদৃশং নোয়ং
ন পরোক্ষ সদেবয়ং। তদ্বাক্ষ ত্বং ন দেহাদিদৃশ্যরূপোসি সর্কাদৃক্॥ ১৬॥
ইদস্থেনিব যন্তাতি সর্বাং তচ্চ নিষিধ্যতে। অবাচ্যতত্ত্মনিদং ন বৈদ্যুং

দেখিতেছ, স্কুতরাং ভূমি দ্রুটা পৃথক ॥১২॥ অধুনা কারণ শরীর নিরাস করিতে স্বরূপ কহিতেছেন। স্ব্-প্তিতে দেহাদির অভাবে তুমি থাক, যেহেতু তুমি সৈ সকলের সাক্ষী স্বানুভূতি স্বরূপত্ব জন্য তাহার ভাসক, অর্থাৎ অনুভূত রূপের ভাসক, অন্য নাই ॥১৩॥ যে বোধ প্রমাণকে বোধিত করে যাহারা সে বোধকে প্রমাণ দ্বারা জানিতে ইচ্ছা করেন, তাঁহারা কাষ্ঠ দ্বারা অগ্নিকে দক্ষ করিতে বাঞ্ছা করেন ॥১৪॥ বিশ্বকে আত্মা **অসু**ভব করিতে-ছেন, দে বিশ্ব দ্বারা আত্মা অস্তূত হয়েন না, আত্মা বিশ্বকে প্রকাশ করিতেছেন সে বিশ্ব কর্ত্ত্ ক আত্মা প্রকাশ্য নহেন। বিশ্ব শব্দে জগৎ এবং জাগ্রৎ চৈতন্যের নাম বিশ্ব এ শ্লোকে উভয়ার্থের সঙ্গতি হয় ॥১৫॥ যে সৎ ইদৃশ তাদৃশ নছেন এবং পরোক্ষ নহেন সেই ত্রন্ধ তুমি সকলের দ্রষ্টা দেহাদি দৃশ্যরূপ তুমি নহ। সমুখন্থিত বস্তুই দৃশ্য ও পরোক্ষ বস্তু অদৃশ হয় ॥১৬॥ আপনা হইতে ভিন্ন অগ্রে স্থিত বস্তুকে ইদং বলা যায়, তাহা পৃথক কহিতেছেন। ইদস্তব্ৰূপে ্যাহা তাসিতেছে, তাহা নিষেধ যোগ্য হয়, সে অনিদং অবাচ্য

স্প্রকাশতঃ ॥ ১৭॥ সতাং জ্ঞান্মনন্তঞ্চ ব্রহ্মলকণ্মুচাতে। স্থাৎ জ্ঞানরপত্মাদনক্ত্মা ত্মেবহি ॥ ১৮॥ সতি দেহাত্মপাথে স্যাজ্জীব-স্তস্য নিয়ামকঃ। সম্বর: শক্ত্রাপাধিত্বাদ্দুয়োর্কাধে স্বয়ংপ্রভঃ ॥ ১৯ ॥ তুমি স্বপ্রকাশ হেতু অবেদ্য ॥১৭॥ তটস্থ লক্ষণে দেখাইয়া ম্বরূপ লক্ষণ কহিতেছেন। উপলক্ষ দ্বারা লক্ষ কথন তটস্থ লক্ষণ, যথা কাক দৃষ্টে গৃহ নির্ণয়, কিন্তু কাক ও গৃহের পরস্পর কোন সম্বন্ধ নাই, কাক উড়িলে গৃহ সেইরূপ পাকে। বৃদ্ধি বা বিশ্বাদির সাক্ষী বা প্রকাশক কিয়া জগৎ-স্ফিন্থিতিপ্রলয়কর্ত্তা ত্রন্ধকে ভটস্থ লক্ষণে বলা যায়। স্লোকার্থ। সত্য জ্ঞান অনন্ত ত্রন্ধা-লক্ষণ উক্ত হয়, অতএব मতাত্ব জ্ঞানত্ব এবং অনন্তত্ব হেতু তুমি সেই ব্রহ্ম। ভাবার্থ ব্রক্ষেযে সত্য জ্ঞানাদি লক্ষণ তাহা তোমাতে রহিয়াছে, আমি আছি, ত্রিকাল অবাধ্য, এই সত্য লক্ষণ, এবং আমি সকল জানিতেছি, এই জ্ঞান লক্ষ্যা, সীমা নাই এই অনন্ত লক্ষণ, অর্থাৎ আরম্ভ শেষ নাই তোমাতে এসকল লক্ষণ প্রকাশ রহিয়াছে, এক লক্ষণ হেতু তুমি সেই অন্ধ বস্তু যেমত भौडनवा ও करूवा এবং সুগন্ধি যে কাষ্ঠে থাকে, সেই চন্দ্ৰ এই ভাব ॥১৮॥ এ রূপে এক লক্ষণ হইলেও জীব ঈশ্বরের বিরুদ্ধ ধর্মজন্য ঐক্য কি রূপে হইতে পারে এ আশস্কা নিরাকরণ জন্য জীব ও ঈশ্বরের উপাধিভেদ কহিতেছেন। এক সদ্বস্ত চৈতন্য দেহাদি উপাধি সত্ত্বে তাহার নিয়ামক জীব হয়েন আর মায়াশক্তি উপাধি জন্য নিয়ামক ঈশ্বর হয়েন পঞ্চকোশ উপাধি ও মায়া উপাধি ছুই বাধ করিলে উভ-য়ের ভাসক এক স্বপ্রকাশ চৈতন্য মাত্র ∥১৯∥ উক্তরূপ

অপেক্ষাতেথিলৈর্ঘানৈর্বয়নং মানমপেক্ষতে। বেদবাক্যং প্রমাণং ভদ্বক্ষাত্মাবগতে মতং॥২০॥ অতস্তত্ত্বমদ্যাদি বেদবাক্য প্রমাণতঃ। বক্ষাত্মাবগতে মতং॥২০॥ অতস্তত্ত্বমদ্যাদি বেদবাক্য প্রমাণতঃ। বক্ষাপাহিত বয়া যুক্ত্যা সম্যাগন্মাপীই কীর্ত্ত্যতে ॥২১॥ শোধিতে ত্বং পদার্থেহি তত্ত্বমদ্যাদি চিন্তিতং। সম্রবেশ্বান্যথা তন্মাক্ষোধনং ক্তন্মাদিতঃ॥২২॥ দেহেন্দ্রিয়াদিধর্মান্যঃ স্বায়্মনার্বোপয়ন্ মৃষা। কর্ত্ত্বাদ্যাভিমানী চ বাচ্যার্থস্ত্বং পদস্য চ॥২১॥ দেহেন্দ্রিয়াদিসাক্ষী যন্তেলো ভাতি বিলক্ষণঃ। স্বয়ংবোধস্বরূপত্বাল্লক্ষ্যার্থস্তবং পদস্য সং॥২৪॥ বেদান্তবাক্যদন্বেদ্য বিশ্বাতীতাক্ষরাধ্য়ং। বিশ্বর্থং যৎ স্বসংবেদ্য

হইলেও সে ত্রন্ম বেদবাক্য দ্বারা জ্ঞান হয় অন্যথা নহে তাহা কহিতেছেন। সমস্ত প্রমাণে নয়ন অপেক্ষা করে সেরপ ত্রন্ধাত্ম-জ্ঞানে বেদবাক্য প্রমাণ এই মত ॥২০॥ এইক্ষণে ত্বং পদ শোধন করিয়া ত্রহ্মত্ব প্রতিপাদন করিতে-ছেন। অতএব তত্ত্বমস্যাদি বেদবাক্য ত্রন্ধের প্রমাণ যে যুক্তিতে হয় তাহা আমি সম্যক রূপে কহিতেছি ॥২১॥ ত্বং পদার্থ শোধিত হইলে তত্ত্বস্যাদি বাক্যার্থ চিন্তন সম্ভব হয়, অন্যথা হয় না, তজ্জন্য প্রথমে ত্বং পদ শোধন করিলাম॥২২॥ ত্রং পদের বাচ্যার্থ কহিতেছেন। দেহে-ক্রিয়াদি ধন্ম অন্য তাহা স্বাত্মাতে মিথ্যা আরোপ কর**ত** কর্তৃত্বাদি অভিমানী হয়, ইহা ত্বং পদের বাচ্যার্থ, অর্থাৎ উপাধি ও ধর্মযুক্ত বাচ্যার্থ'॥২৩॥ লক্ষ্যার্থ কহিতেছেন। যিনি স্বরং বোধ স্বরূপ হেতুদেছেল্ডিয়াদির **সাক্ষী তিনি** সকল হইতে ভিন্ন বিলক্ষণ এই বং পদের লক্ষ্যার্থ যেমত প্রদীপের প্রয়োজনে অগ্নিশিখা লক্ষ্য হয় ॥২৪॥ প্রদের লক্ষ্যার্থ কহিতেছেন। বেদান্ত বাক্য বেদ্য বিশ্বাতীত

লক্ষ্যার্থন্তংপদস্য সং॥২৫॥ সামান্যাধিকরণ্যং হি পদয়োক্তত্ত্বমোদ্র রোঃ। সম্বর্ধন্তন বেদার্থন্তর্নু কৈন্দ্রং প্রতিপদ্যতে॥২৬॥ ভিন্ন-প্রবৃত্তিক্ত্রে পদয়েরেকবন্ধনি। রতিত্ব যন্ত্র্থিবৈকং বিভক্ত্যন্তনের করেল। রতিত্ব যন্ত্র্থিবৈকং বিভক্ত্যন্তনের করেল। মামান্যাধিকরণ্যং তৎ সম্প্রদায়িভিরীরিতং। তথা পদার্থয়োরের নিশেষণবিশেষ্যতা ॥২৮॥ অয়ং সঃ সোয়মিতিবৎ সম্বন্ধো ভবতি দ্বয়োঃ। প্রত্যক্রাং সদ্বিতীয়ত্বপরোক্ষত্ত্বঞ্চ পূর্ণতা ॥২৯॥ পরস্পরবিক্দরং স্যান্ততো ভবতি লক্ষণা। লক্ষ্যলক্ষণসম্বন্ধ পদার্থ প্রত্যাধ্যার আবোঃ॥৩০॥ মানান্তরে। প্রেধান্যাচ্চ মুখ্যার্থসায়পরিক্রেছে। মুখ্যার্থস্য

অক্ষর অদ্বয় যে বিশুদ্ধ স্ববেদ্য সেই তৎপদের লক্ষ্যার্থ ॥২৫॥ তং পদও তৎপদ শোধন করিয়া উভয় পদের বাচ্যাথ'ও লক্ষ্যাথ' কহিয়া অধুনা উভয় পদের লক্ষ্যাথ' লইয়া তিন সম্বন্ধের দ্বারা ঐক্য প্রতিপাদন মানসে সম্বন্ধ-ত্রয় কহিতেছেন। তৎ ও ত্বং পদদ্বয়ের সামান্যাধিকরণ সম্বন্ধ তদ্বারা বেদান্তে ত্রন্ধাইত্মক্য প্রতিপাদন করেন॥ ২৬॥ সমান বিভক্তান্ত হুই পদের ভিন্ন প্রবৃত্তি হেতুসত্বে এক বস্তুতে যে বৃত্তি দেরূপ ঐক্য সামান্যাধিকরণ্য হয়॥২৭॥ এ রূপ সামান্যাধিকরণ্য সম্প্রদায়িগণ কহিয়াছেন, সেরূপ ছুই পদের বিশেষণ-বিশেষ্তা কছেন॥২৮॥ অয়ং সঃ সোহয়ং অর্থাৎ এ সেই সেই এ সদৃশ উভয়ের সম্বন্ধ হয় এই বিশেষণ বিশেষ্যতা এ সেই সেই এ কহিলে এক পিণ্ড-মাত্রে রভি হয়। আর প্রত্যকত্ব ও সদ্বিতীয়ত্ব ও পরোক্ষত্ব এবং পূর্ণতা পরস্পর বিরুদ্ধ, এহেতু পদাথে পরোক্ষ ও প্রত্যগাত্মার লক্ষ্য লক্ষণ সম্বন্ধ রূপ লক্ষণা করিতে হয় ॥২৯॥ ॥ ৩০॥ প্রমাণান্তরের উপরোধ হেতু মুখ্যার্থ পরিগ্রহ না

বিনা ভূতে প্রবৃত্তির ক্ষণোচ্যতে॥ ৩১॥ তিবিধা লক্ষণা জেয়া জহতাইজহতী তথা। অন্যোভয়াত্মিকা জেয়া তত্রাদ্য নৈব সন্তবেৎ ॥৩২॥ বাচ্যার্থমিধিলং ত্যক্তব্য বৃত্তিঃ স্যাদ্যা তদান্দিতে। গন্ধায়াং ঘোষ ইতিবজ্জহতী লক্ষণা হি সা॥ ৩৩॥ বাচ্যার্থস্যৈক্দেশস্য প্রকৃতে ত্যাগ্যন্ত। জহতী সন্তবেইন্নব সম্প্রদায়বিরোধতঃ॥ ৩৪॥ বাচ্যার্থ-

হইলে মুখ্যাথের অসিদ্ধেয় প্রবৃত্তি তাহাকে লক্ষণা বলা যায়॥৩১॥ সে লক্ষণা ত্রিবিধা হয়, জহতী ১ অঞ্জহতী ২ এবং তহুভয় মিলিত, জহত্যজহতী ৩ তন্মধ্যে প্রথমা জহতী লক্ষণা এন্থলে সম্ভৱ হয় না। জহতী শব্দে ত্যাগ, অজ-হতী অত্যাগ, আর জহত্যজহতী উভয়রপ ত্যাগ ও অত্যাগ, অর্থাৎ বিরুদ্ধাংশের ত্যাগ ও অবিরুদ্ধাংশের অত্যাগ, এই ভাব ॥ ৩২॥ জহতী লক্ষণার অসম্ভবতা কহি-তেছেন। সমস্ত বাচ্যার্থ পরিত্যাগ করিয়া তহ্যক্ত বিষয়ে যে রভি, যেমত গঙ্গাতে ঘোষ বাস করিতেছে, এইরূপ জহতী লক্ষণা হয়। তাৎপর্য্য গঙ্গা প্রবাহিত সলিল, তাহাতে বাস অসম্ভব হেতু তত্তীরে লক্ষণা হয়, অর্থাৎ গঙ্গাতীরে ঘোষ বাস করিতেছে। তত্ত্বমাস বাক্যে তাহা সম্ভব না হইবার কারণ তদ্ভিন্ন তত্নাক্ত বস্তুর অভাব বশতঃ সে লক্ষণা হইতে পারে না॥৩৩॥ স্পাষ্ট করিতেছেন। প্রকৃত (তত্ত্বমিস) বিষয়ে বাচ্যাথে<sup>'</sup>র এক দেশ ত্যাগ দেখা যাইতেছে অতএব সমুদয় ত্যাগ জহতী লক্ষণা সম্ভব হয় না, যেহেতু ইহাতে সম্পুদার (পরস্পর গুরুপদেশ) বিরোধ হয়॥ ৩৪॥ অজহতী লক্ষণার বিবরণ কহিতেছেন। বাচ্যার্থ পরিত্যাগ না করিয়া যে অন্য বিষয়ে মপরিত্যক্ষ্য বৃত্তিরন্যার্থকৈ তু যা। কথিতেয়মজহতী শোনোয়ং ধাবতীতিবং ॥ ৩৫ ॥ ন সন্তবতি সাপাত্র বাচ্যার্থতি বিরোধতঃ।
বিরোধংশপরিত্যাগ দৃশাতে প্রকৃতের্বতঃ ॥ ৩৬ ॥ বাচ্যার্থস্যৈকদেশঞ্চ
পরিত্যজ্যকদেশকং। যা বোধয়তি সা জ্বেয়া ভৃতীয়া ভাগলক্ষণা ॥৬৭॥
সোহয়ং বিপ্র ইদং বাকাং বোধয়ত্যাদিতো যথা। তৎকালর বিশিষ্টিঞ্চ,
তথৈতৎকালসংযুতং ॥ ৬৮ ॥ অতস্তয়োহ্রিকৃদ্ধং তত্তৎকালরাদিধর্মকং। ত্যক্ত্রণ বাকাং যথা বিপ্রপিণ্ডং বোধয়তীরিতং ॥ ৩৯ ॥
তথৈব প্রকৃতেন্তন্ত্রমুমনীত্যব ক্রাতে শুগু॥৪০॥ প্রত্যক্তাদীন্ পরিত্যক্ষ্য

হৃত্তি তাহাকে অজহতী লক্ষণা কহে যেমত শোণো ধাৰতি (রক্তবর্ণ ধাবিত হইতেছে) তদ্ধপ। তাৎপর্য্য রক্তবর্ণের ধাবন অসম্ভব জন্য তদ্তিন অশ্ব গ্রহণ হয়, অর্থাৎ রক্তবর্ণ বিশিষ্ট অশ্ব ধাবিত হইতেছে, রক্তবর্ণের অত্যাগে তদ্যতি-রিক্ত অশ্বে রতি হয়॥৩৫॥ বাচ্যার্থ বিরোধ হেতু তত্ত্ব-মসি বিষয়ে তাহা সম্ভব হয় না কারণ তাহাতে বিরুদ্ধাং শের পরিত্যাগ দৃষ্ট হইতেছে॥৩৬॥ বাচ্যাংশের একদেশ পরিত্যাগ করিয়া যে একদেশ বোধ করায় সেই তৃতীয়া ভাগ লক্ষণা হয় অর্থাৎ বিরুদ্ধাংশ যে একদেশ তাহা ত্যাগ করিয়া অবিরুদ্ধাংশ একদেশ বোধ করায়॥ ৩৭॥ এ সেই বিপ্র এবাক্য আদি লইয়া তৎকাল বিশিষ্ট তথা এতৎকাল বিশিষ্ট যেমত বোধ করায়। অতএব উভয় বিরুদ্ধ তৎ-কালত্ব ও এতৎকালত্বাদি ধন্ম পরিত্যাগ করিয়া যেমত বিপ্র-দেহ মাত্র অবিরুদ্ধ বোধ করায়, তদ্ধপ প্রকৃত বিষয়ে তত্ত্ব-মিদি স্থলে শ্রেছতি যেমত কছেন তাহা শ্রেবণ কর ॥ ৩৮॥ ॥৩৯॥ প্রত্যক্তাদি জীব ধন্ম সকল তথ পদ হইতে

জীবধর্মাংস্তমঃ পদাৎ। সর্বজ্ঞত্ব পরোক্ষাদীন্ পরিত্যক্ষ্য ততঃ
পদাৎ॥ ৪১॥ শুদ্ধং কূটস্থমহিদ্ধতং বোধয়ত্যাদরাৎ পরং। তত্ত্বমোঃ
পদয়ে। বৈকামেব তত্ত্বমগীতালং ॥৪২॥ ইথানৈক্যাববোধেন সম্যক্তাতং
দৃঢ়ং নয়য়ঃ। অহং ব্রহ্মেতি বিজ্ঞানং যস্য শোকং তরত্ত্বসো॥ ৪৩॥
আত্মা প্রকাশমানোপি মহাবাহিকান্তবৈধকতা। তত্ত্বমোর্বোধ্যতেহথাপি
পৌর্বাপর্যানুসারত॥ ৪৪॥ তথাপি শক্যতে নৈব জ্ঞীগুরোঃ কফণাং
বিনা। অপরোক্ষয়ভুং লোকে মূট্টঃ পণ্ডিতমানিভিঃ॥ ৪৫॥
অন্তঃকরণদংশুদ্ধে স্বয়ং জ্ঞানং প্রকাশতে। বেদবাহিকারতঃ কিং

পরিত্যাগ করিয়া এবঞ্চ তৎপদ হইতে সর্ব্বজ্ঞত্ব পরোক্ষত্বাদি **নমস্ত** ত্যাগ করতঃ শুদ্ধ কুটস্থ অদৈত পরম বস্তু **সাদরে** বোধ করাইতেছেন, তত্ত্বং পদদ্বয়ের অত্যন্ত ঐক্য এই তত্ত্ব-মিস অর্থ হয়, অর্থ বৈ তৎই তুমি ও তুমিই তৎত্রন্ধ ॥ ৪০॥ ॥ ৪১॥ ঐক্য শব্দে ইহ। বিবেচনা কর্ত্তব্য নয় যে ছুই বস্ত মিলাইয়া ঐক্য করা, ঐক্য একতা ভাব একই ইহা জানা মাত্র যে রূপে দে এক জ্ঞান হয় তাহা ক্থিত হইল, অধুনা এক জ্ঞানের ফল কহিতেত্বেন, এইরূপ ঐক্য জ্ঞানের যাহার অহং বেন্দ্র (আমি বেন্দ্র) জ্ঞান যুক্তি সহ সম্যক দৃঢ় হয়, সে শোক হইতে উত্তীৰ্ণ হয় যথ। শ্ৰুতি শোকং তরতি চাত্মবিং॥ ৪২॥ আত্মা প্রকাশমান সত্তেও পূর্ক্তপরাত্মসারে মহা বাক্য দারা তত্ত্বং উভরের একতা অববোধন বোগ্য হয়॥ ৪৩॥। তথাপি পণ্ডিতাভিমানী মূঢ়গণ শ্রীগুরুর করুণা বিনা অপরোক্ষ অর্থাৎ দাক্ষাৎকার করিতে পারে না॥ ৪৪॥ অন্তঃকরণ শুদ্ধ হইলে বেদবাক্য দ্বারা স্বয়ৎ জ্ঞান প্রকাশ হয়, শুরুতে কি প্রয়োজন, ইহা সজ্জনগণের মত নহে॥ ৪৫॥ অন্তঃকরণ

স্যাদপ্তকণেতি ন সাম্প্রতং ।। ৪৬ ॥ আচার্যাবান পুক্ষো হি বেদে-ত্যেবং শ্রু ভির্মো । অনাদাবিক সংসারে বোধকো গুরুবেবহি ।। ৪৭ ॥ অতোব্রহ্মার্মবৈত্ত্বাং জ্ঞাত্বা দৃশ্যমসত্ত্বা । অতৈর্জ্জাত্রহ্মনি স্থেবং প্রত্যাহ্মার্মবিত্ত্বাং জ্ঞাত্বা দৃশ্যমসত্ত্বা । অতির্জ্জাত্মবৈত্ত্রহ্মান্ত্রমার্মবার্মার সদা ॥ ৪৮ ॥ যৎপ্রত্যাহ্মাৎ পরিজ্ঞাত্মবৈত্ত্রহ্মান্ত্রমার প্রত্যাহ্মার বিদাবৈত্ত কুঃ বিদ্ধিতং তুঃ থারপ্রসজ্জ ং । বেদাবৈত্তক্ষ্মংসম্যক্ নিণীতং বস্তুতো নয়াৎ ॥ ৫০ ॥ অতিরত্যের সত্যং স্থং বিদ্ধি হৈত্মসংসদা । শুদ্ধে কথ্যস্তুদ্ধান্যাহ দৃশ্যং মায়াময়ং ততঃ ।।৫১ ॥ শুক্তো রপ্যং স্থা যহৎ তথা বিশ্বং পরাত্মনি বিদ্যাতে ন স্বতঃ সত্বং নাসতঃ সত্ব-

শুদ্ধ হইলে বেদান্তবাক্য দ্বারা স্বর্য জ্ঞান প্রকাশ হয় গুরুতে কি প্রয়োজন এ মত সৎ নহে মূঢ়োক্তি বলা যায় ॥৪৬॥ অনাদি এই সংসারে শুরুই জ্ঞানদাতা প্রেতি কহিতেছেন, আচার্যাবান্ পুরুষো বেদ ইতি অর্থাৎ গুরু-রূপাযুক্ত ব্যক্তি জানে ॥ ৪৭ ॥ অতএব ত্রন্ধাত্ম৷ বস্তু ঐক্য জানিয়া দৃশ্য সকল অসত্ত জ্ঞানে প্রত্যা ব্যান্ত ব্যান্ত ব্যান্ত বিষ্ত হইবে॥৪৮॥ যে অদ্বৈত ত্রন্ধ চিদ্যন প্রত্যক্ষরূপে বিজ্ঞাত হইলে, বেদান্তে তিনিই প্রতিপাদ্য, দ্বৈত জড় নয়॥ ৪৯॥ চিৎ অবৈত সুখরূপ আর অসৎ জড় ছঃখরূপ সে উভয় বেদান্তে যুক্তিতঃ সমাক্ নিৰ্ণীত হইয়াছে॥ ৫০॥ তুমি নিশ্চর জান অদৈতই সত্য আর দৈত সদা অসৎ শুদ্ধ ত্রে অশুদ্ধ ি োলারে সম্ভব হইবে, অতএব দৃশ্য মায়াময়, বাস্তবিক লাট লানে দৃষ্ট হয়, দেই মায়াময়, যেমত দর্পনে দৃশ্যমান নগৰ। ৫১॥ দৃষ্টান্তে তাহা স্পাই করিতেছেন। যেমত শু-ক্তিতে রজত মিথ্যা সেরপ পরমাত্ম'তে জগৎ, স্বস্তাহীন মতি বা॥৫২॥ বাধাতা নৈব সদ্দৃতং নাসং প্রত্যক্ষভানতঃ। ন চ সং
সদিকদ্বতা দভোহনির্কাচ্যমের তং ॥৫১॥ যঃ পূর্বিমেকএবাসীং
ক্ট্রী পশ্চাদিদং জগং । প্রবিটো জীবরূপে। সএবাত্মা ভবান
পরঃ॥ ৫৪॥ সচিদানন্দ এব ত্বং বিশ্বত্যাত্মত্মা পরং। জীবভাবমন্তপ্রাপ্তঃ সএবাত্মানি বোধতঃ॥৫৫॥ অদ্যানন্দ চিশাত্রঃ শুদ্ধঃ
সাম্রাজ্যমাগতঃ ॥৫৬॥ কর্তৃত্বাদীনি যান্যাসংস্কৃত্বি ব্রহ্মহয়ে পরে।
ভানীদানীং বিচার্য্য ত্বং কিশ্বরূপাণি বস্তুতঃ॥৫৭॥ অবৈর শ্রুরভাত্ত-

অসতের সতা নাই॥৫২॥ দৈত বাধ্যত্ব হেতু সৎ নয়, অপিচ প্রত্যক্ষ ভান জন্য অসৎ বলা যায় না, সতের বিরুদ্ধ হেতু সং নহে. অতএব তাহা অনিব চ্য অর্থাৎ সং বা অসৎ ইহা নির্দ্ধাচা যার না॥ ৫৩॥ পূর্ব্বে যে এক সৎ ছিলেন, তিনি পশ্চাৎ এই জগৎ সৃ ফি করিয়া স্বয়ং জীবরূপে তাহাতে প্রবিষ্ট হইরাছেন, দেই পরমাত্মা তুমি॥ ৫৪॥ তুমিই সঙ্গি-দানন্দ আপনি পরমাত্মা ইহা বিস্মৃত হইয়া জীব-ভাব প্রাপ্ত হইয়াই, জ্ঞান হইলে সেই আত্মা তুমি অদ্য়ানন্দ চিন্মাত্র শুদ্ধ সামাজ্য(১) প্রাপ্ত হইলে॥ ৫৫।৫৬॥ তুমি অদ্বয় ত্রন্ধা, তোমাতে य कर्जुवानि नास, देनानी पूर्ति विष्ठांत कत, तम मकन বস্তুতঃ কিরূপ। ৫৭। এ স্থলে শ্রুতি ভাষিত অপূর্ব্ব রুত্তান্ত শ্রবণ কর, গান্ধার-দেশ-বাদী কোন ব্যক্তি মহারত্ন বিভূ-ষিত কদাচিৎ প্রনত্ত(২) হইয়া রজনীতে স্বীয় গৃহাঙ্গণে নিদ্রিত ছিল, ভূষণ প্রলোভিত চৌরগণ আদিয়া তাহাকে বন্ধন করিয়া দেশান্তরে নয়ন করত ভূষণ সকল অপহরণ করিল, এবং বদ্ধচক্ষুকরপদ, কুশ কণ্টক রশ্চিক সর্প ব্যাঘ্রাদি

<sup>,</sup> ১ সমস্ত রাজ্য।

২ অনবধান।

মপূর্বহ শুভিভাষিতহ। কশ্চিদ্ গান্ধারদেশীয় মহারত্ন বিভূষিতঃ।। ৫৮ ।। স্বগৃহ স্বান্ধনে স্বপ্তঃ প্রমন্তঃ সন্কাচন। রাত্রে
চৌরঃ সমাগত্য ভূষণানাং প্রলোভিতঃ।। ৫৯ ।। বদ্ধাদেশান্তরং চৌরেনীতঃ সন্গছনে বনে। ভূষণান্যপহ্নতাপি বদ্ধাক্ষকরপাদকঃ ॥৬০।।
নক্ষিপ্তা বিপানেহতীর কুশকতকর্মিচকৈঃ। ব্যালব্যান্তাদিভিতশ্বের
সক্ষুলতক্ষকটে ॥ ৬১ ।। বালাদিন্তক্তমন্ত্রেভাগ মহার্থে ভগাতুরঃ।
শিলাকককদর্ভাদৈদেশহস্য প্রতিকুলকৈঃ। ॥ ৬২ ।। ক্রিয়গানে বিল্টনে
বিশীর্ণাক্ষোইসমর্থকঃ । স্কৃত্যাতপর যুগ্নাদিভিতপ্রোইতিতাপকৈঃ।। ৬০ ।। বন্ধয়ক্ত্রোত্বা লিশেপ্রাপ্তাবের মুতুংখ্যীঃ। দদ্শে
কঞ্জিলাকোশ নৈকং তত্ত্বৈ ভস্থিবা ॥ ৬৪ ।। তথা রাগাদিভির্ব বৈর্থিকাতিছে । চৌইদেহিভিন্নানিদ্যঃ স্থানন্দ্রনহারিভিঃ।। ৬৫ ।। ব্রহ্মানন্দে প্রমন্তঃ স্বাজ্ঞাননিদ্রাবনীক্ষতঃ। বদ্ধপ্রহ

সঙ্গুল(১) সঙ্কটে ঘোর(২) বিপীনে(৩) নিকিপ্ত করিয়া প্রস্থান করিল ॥৫৮॥ সে মহারণ্য মধ্যে সর্পাদি হুট জন্ত হুইতে ভয়াতুর হুইয়া লু ঠন করাতে শিলা কণ্টক কুশাদিতে বিশীর্ণাঙ্গ ও অসমর্থ এবং ক্ষুধা তৃষা বাভাতপ অনলাদি ভাপে অভি সন্তপ্ত হুইল ॥৫৯॥৬০॥৬১॥৬২॥৬৩॥ সে বক্ষমুক্তি ও দেশ-প্রাপ্তি জন্য হুঃথিত সে স্থানে ব্যক্তি মাত্র না দেখিয়া রোদন করিতে ছিল॥ ৬৪॥ দার্ফান্তিক। সেরপহুঃখদায়ী রাগাদি শক্র ও দেহাভিমানাদি তক্ষর(৪) নিজানন্দ-ধনাপহারিগণ কর্তৃক তুমি বেন্ধানন্দে প্রমন্ত স্বীয় অজ্ঞান-নিদ্রা-বন্ধী-তৃত্ত ভোগ-তৃষ্ণা-বন্ধান-রজ্জুতে দৃঢ় বদ্ধ ॥ ৬৫।৬৬॥

১ আকীর্ণ।

২ ভয়ানক **অশ্বকা**র।

৩ বলে।

ব্যাভীবপূর্ভিকঃ। দূরনীতোসি দেহেয়্ সংসারারণ্যভূমিয়ু ॥৬৭॥
সর্মত্বংথনিদানেয়ু শরীরাদিত্রয়য়ৢচ। নানাযোনিয়ু কর্মান্ধ বাসনানির্মিতাস্ক চ॥৬৮॥ প্রবেশিতো বিস্টোসি বন্ধসানন্দৃষ্টিতঃ।
অনাদিকালমারভা ছুঃথচামুভবন্ সদা॥৬৯॥ জন্মভূমুজ্বাদোষনরকাদিপরং পরাং। নিরন্তরং বিষয়োইন্ভবন্নভান্তশোচবান্॥৭০॥
অবিদ্যাভূতবন্দ্যা নির্জো ছুঃখদ্শাচ। স্করপানন্দশংপ্রাপ্তে
সভ্যোপায়ো ন লক্ষবান্। ৭১॥ যথাগালারদেশীয়শ্চিরং দৈবাদয়াল্ভিঃ কৈশ্চিৎ পাইন্থঃ পরিপ্রাধ্যমুক্তিদৃট্যাদিবন্ধনঃ ॥৭২॥
স্বইস্কপদিউপ্ত পণ্ডিভো নিশ্চিতাদ্ধকঃ। প্রামাদ্র্যামান্তবং
সচ্ছেন্মেগ্রীমার্গতৎপরং।।৭৩। গ্রা গাজার দেশং সংগৃহং

তুমি ধূর্ত্তগণ কর্ভ্ ভ্ ভ্রানন্দরপ হইতে প্রচ্যুত দূর দেশ শরীরে সংসাররপ মহারণ্যে নীত হইরাছ ॥৬৭॥ সর্ব হৃংখ নিদান(১) ভূত কারণাদি শরীরত্রয়ে কর্মান্ধ বাসনা নির্মিত নানা যে নিতে প্রবেশিত ত্যক্তন্থানন্দ ও দৃত্তিবদ্ধ হইরাছ, এবং অনাদি কাল হইতে সদা দূংখ অনুভব করিতেই॥৬৮।৬৯॥ পরম্পরাক্রমে জন্ম স্ভ্যু জরা দোস এবং মরকাদি নিরন্তর অনুভব করত অতি বিষয়(২)ও শোকা- নিত্ত হইরাছ॥৭০॥ অবিদ্যাভূত বন্ধ ও দৃশ্য হৃংখ নির্ভির এবং স্বরূপানন্দ প্রাপ্তির কোন সহুপার লক্ষ হও নাই॥৭১॥ যেমত গান্ধার দেশবাদী বহু দিনে কোন দ্য়ালু পথিকগণ হইতে দৃত্তি আদি বন্ধামুক্ত হইরা স্কন্থ হয়, এবং সেই পান্ধ-বর্গ দ্বারা উপদেশ প্রাপ্ত হইরা সে পণ্ডিত মেধাবী পথ নিশ্চয় করত এক গ্রাম হইতে গ্রামান্তর গমন করিয়া গান্ধার দেশে

২ বিষাদ প্রাপ্ত, থিয়

প্রাপ্য পূর্ব্বব । বান্ধবিঃ সংপরিসকঃ মুখী ভূষা স্থিতাইভবৎ ॥ ৭৪ ॥ স্থাপ্য বনেকেষ্ট ছঃখদায়িষ্ট জন্ম । আন্তোচনবাচ্ছ, ভে মার্গে জাত-শ্রদ্ধ হক্ষাকৃত ॥ ৭৫ ॥ বর্গাশ্রাচারপরোইবাপ্তপুণ্যমহোদয়ঃ । দিখারাকু এই ল্লেন্স বাদ্ধি হ গুরুসন্তমঃ ॥ ৭৬ ॥ বিধিবত্ব ভাষারালা বিবেকাদিয় ভঃ স্থানীঃ । প্রাপ্তো ব্রহ্মাপদেশেছেদ্য বৈর্গাণাভাগতঃ পরং ॥ ৭৭ ॥ পণ্ডিতপ্তত্র মেধানী যুক্ত্যা বস্তু বিচারয়ন্। নিদিয়াসনসম্পন্ধঃ প্রাপ্তোহি ছং পরং পদং ॥ ৭৮ ॥ অতেণ ব্রহ্মাত্ম-বিজ্ঞানং উপদিন্ট যথা বিধি । ময়াচার্য্যেণ তে ধীর সম্যক্ তত্ত্ব প্রান্ত্রান্ ॥ ৭৯ ॥ ভূষা বিমুক্তবন্ধ ক্রুইছতাল্মংশয়ঃ । বিদ্বানি নিম্প্রাহ ভূষা বিচরস্থ যথা মুক্তানি ছাত । বস্তুতো নিম্প্রাপ্তান

যাইয়া আপন ভবন প্রাপ্ত হইয়া পূর্বেব বান্ধবগণের সমাগমে স্থী ও স্থিত হইয়াছিল ॥ ৭২।৭৩।৭৪॥ তুমিও এইরপ
ছঃখদায়ী অনেক জন্মতে ভ্রান্ত, দৈবযোগে শুভ বেল্ম সপ্রাদ্ধ
হইলে, সৎকর্মনিরত বর্ণাশ্রমপর হইয়া মহোদর পুণ্য প্রাপ্ত
হইয়াছ,এবং ঈশ্বরাসুগুহে অদাবিৎ গুক্ত লক্ষ হইয়াছ ॥৭৫।৭৬॥
এবং তুমি স্বরুদ্ধি বিবেকাদি যুক্ত ও বৈরাগ্যাদি অভ্যাসভৎপর বিধিবৎ কৃতসন্যাস হইয়া অদ্য অন্ধোপদেশ প্রাপ্ত
হইলে ॥ ৭৭ ॥ তুমি পণ্ডিত মেধাবী(১) বট, যুক্তি দ্বারা বস্ত
বিচার করত নিদিধাসন স্ক্রমপার হইয়া পরম পদ প্রাপ্ত
হও ॥ ৭৮ ॥ হে ধীর, আমি আচার্য্য আমা হইতে যথা বিধি
অদ্যাত্ম বিজ্ঞান উপদিন্ট হইলে, তাহাতে সম্যক প্রযত্মবান
হইয়া বন্ধামুক্ত ও দ্বৈভাত্ম সংশ্রন্থির ও নিদ্ধন্দ্ব এবং
নিষ্পৃত্ব হওত যথাসুথে বিচরণ কর॥ ৭৯।৮০॥ বস্তুত তুমি

১ বুদ্ধিগান পণ্ডিভ।

দি নিতাযুক্তঃ স্বভাবতঃ। ন তে বন্ধবিশোক্ষা স্তঃ কম্পিতোঁ তোঁ যত-স্বৃদ্ধি।।৮১।। ন নিরোধাে নচোৎপত্তির্ন বন্ধাে নচ সাধকঃ। ন মুমুক্ষ্রন বৈ মুক্ত ইত্যেষা পরমার্থতা ॥৮২॥ শুতিসিদ্ধান্তসারোয়ং তথৈব তং স্বয়া ধিয়া। সংবিচায়া নিদিধ্যাস্য নিজ্ঞানন্দাত্মকং পরং॥৮৩ সাক্ষাৎ কৃত্যা পরিচ্ছিনাই দৈতব্রন্দাক্ষরং স্বয়ং। জীবনেব বিনিমুক্তাে বিশ্রাক্তশান্তি মাশ্রয়॥৮৪॥ বিচারণীয়া বেদান্তা বন্দনীয়ঃ গুকঃ সদা। গুরুবাাং বচনং পথাং। দর্শনিং সেবনং নৃণাং॥৮৫॥ গুরুবান্দাম্মহ সাক্ষাৎ সেবাে বন্দেরা মুমুক্তিঃ। নোদেজনীয় এবায়ং কৃতজ্ঞেন বিবেকিনা ॥৮৬॥ যাবদায়ুক্তায়ে বন্দেরা বেদান্তাে গুকরীশারঃ। মনসা কর্মণা বাচা শ্রুতিরেবিয় নিশ্বয়ঃ ॥৮৭॥ ভাবাংইছতং সদা

নিপ্পূ পঞ্চ নিতামুক্ত স্বভাব, তোমাতে বন্ধ মোক্ষ নাই মে
সকল তোমাতে কম্পিত মাত্র॥ ৮১॥ উক্ত বিষয়ে প্রুতিপ্রমাণ
দিতেছেন (নিনরোধ) ইতি। নিরোধ ও উৎপত্তি ও বন্ধ ও
সাধক ও মুমুক্ষু এবং মুক্ত নয়, এই পরমার্থতা॥ ৮২॥
ইহাই প্রুতি সিদ্ধান্ত সার তদ্ধপ তুমি স্বীয় বুদ্ধি দ্বারা
বিচার ও নিদিধাসন করত অপরিচ্ছিন্ন, অদ্বৈত, অক্ষর,
পরম নিজানন্দ স্বয়ং সাক্ষাৎ করিয়া জীবমুক্ত ও বিশ্রাপ্ত
এবং শান্ত হও॥ ৮৩।৮৪॥ সর্বাদা বেদান্ত বিচারণীয় এবং
গুরু সদা বন্দনীয় গুরু মহাত্মার্দের বচন দর্শ দেবন মানবনিকরের পথ্য॥ ৮৫॥ গুরু সাক্ষাৎ স্বয়ং ত্রন্ধ, মোক্ষান্তিলাবিগণের দেবনীয় ও বন্দনীয় ক্রতক্ত বিবেকী জন তাঁহার
উদ্বেগ জন্মাইবে না॥ ৮৬॥ যাবৎ বায়ুঃ বেদান্ত, গুরু,
ঈশ্বর এ তিন বন্দনীয়, কর্ম্ম মনোবাক্যতে বন্দন। করিবে

কুৰ্গাৎ ক্ৰিয়াইট্ৰতং নকৰ্ছিচিং। জটন্বতং ত্ৰিমুলোকেমু নাচৈন্তং গুরুণা মহ। ৮৮।। ইতোবং বোগিতো ব্ৰহ্মামূত বোধাসনা দ্বিজঃ। গুকণাভাষা কারেণ মণ্ডনাথ্যকবিম্ছান্॥ ৮৯।।

করিবে, ক্রিয়াতে অদ্বৈত কখনো করিবে না, তিন লোকেতে অদ্বৈত তাব করিবে, কিন্তু গুরুর সহিত অদ্বৈত তাব করিবে না॥৮৮॥ গুরু ভাষ্যকার হইতে মগুন দ্বিজ্বর এই প্রকার বৃদ্ধ জানাদতে বোধিত হইলেন॥৮৯॥

#### মণ্ডনের কুতকুতাতা ও শক্ষরের বিচরণ।

মগুন নিশ্র ভাষ্যকারের উপদেশ শ্রবণ করিয়া স্বীয় বৃদ্ধিতে আপনাকে কৃতক্ষতা ম.নিলেন, এবং আচার্য্যকে বিনয়ান্থিত বাক্য কহিলেন, গুরো! আপনকার প্রদাদে আমি ধন্য এবং কৃতকৃত্য হইলাম, ইহা কহিয়া অত্যত ভক্তিতে ভাষ্যকারের চরণকমলযুগল গ্রহণ করিয়া আপন মস্তকে ন্যস্ত(১) করিলেন, তথন শঙ্কর গুরু, শিষ্য-বাৎসল্য স্বভাবে কহিলেন স্বাঃ (দেব সকল) স্বাত্মারাম হয়েন, তন্মধ্যে তুমি শ্রেষ্ঠ অতএব আমার অনুগ্রহে তুমি 'সুরেশ্বরণ নাম প্রাপ্ত হইলে।

শঙ্করাচার্য্য এই প্রকার কৃতিবর মণ্ডর মিপ্রকে জর করিয়া তাঁহাকে বথাবিধি পরম তত্ত্ব উপদেশ করিলেন, সুরেশ্বর শুদ্ধ ত্রগাদ্বয় সাক্ষাৎ করিয়া জীবন্মুক্ত মুনি হইয়া ভাষ্য-কারান্তিকে স্থিত হইলেন।

১ জাপিত, আ,র্গত।

ভাষ্যকার পদ্মপাদাদি শিষ্যগণে পরির্ভ হইয়া যথাসুখে মহী-পৃষ্ঠে বিচরণ করিতে লাগিলেন, আর সং
যতিগণকে বেদান্ত-ভাষ্য সমূহ দ্বারা অদ্বৈভমতে প্রবন্ত করত
তুর্য্যাপ্রমোক্ত(১) ধর্মে স্থাপন করিলেন, দ্বৈতসাধক বাদীগণের পক্ষ এককালে বিলীন হইয়া গেল, অবনীতে শিষ্ট
জনগণ মধ্যে অদ্বৈত পক্ষ বিশেষরূপে প্রচার হইল।

কাণাদ, কাপিন, শৈব, দে) গ্, বৈষ্ণবমত সমস্ত নিরস্ত হইয়া মানব সকল আচার্য্যোক্তি মত বেদান্তে নিরত হইলেন, যে লোক শঙ্কর নিখিল জনগণের নিরবিধি স্থথহেডু এবং হুঃখাকর সমূল বিনাশক, জন্ম স্ত্যু ভয় হন্তা, তিনি করুণা-বশে মহুজ বেশ ধারণ করিয়া শিষ্যগণ সহ ভূতলে বিহার করত বেশজ্ঞানানন্দ নিবন্ধ(২) বিস্তার করিলেন তাঁহার জয় পুনঃ পুনঃ তাঁহার জয়।

বিপ্রবর কুলে জাত, বেদবেদাঙ্গবেতা. জগতে বিস্তারিত কীর্ত্তি ও ন্যায়ার্জিত বিত্ত, শৃত যজ্ঞ যাজী ব্যক্তি, অন্মজ্ঞান শূন্য হইলে তিনি জয় যুক্ত হয়েন না ইহা অন্ধা স্পাইক্রপে কহিয়াছেন।

ইতি ঐশৈক্ষর-বিজয়-জয়ন্তী গুল্থে মণ্ডন মিশ্রোপদেশ নাম নবম সর্গ॥ ৯॥ ০॥

# मन्य मर्ग।

ছুই কাপালি কর্ত্তৃক শঙ্করের মস্তক যাচিঞা এবং আচার্য্যের অজ্পাকার।

এক সময় শঙ্করাচার্য্য নির্জন স্থানে উপবিষ্ট হিলেন, কোন বেশান্তর ধারী হুই কাপালি সমীপবতী হইয়া দম্ভ ভাক্ত প্রকাশ করত নিবেদন করিল, আমার মহৎ ভাগ্য, যে আপনকার সন্দর্শন প্রাপ্তিতে চরিতার্থ হইলাম, আপনকার গুণ সমূহ প্রবণ করিয়া চির দিবস দর্শনের উৎকণ্ঠা প্রবলা ছিল, তৎ অভিলাষে এখানে আসিয়া ভাগ্যবশে তাহা লাভ ও মানস সফল হইল, আপনি পরোপকার ব্রতী, শান্ত, এহেতু যতিবরের শরণগত হইলাম, সাধু ও সজ্জনগণের দয়া স্বভাবে হীন ও বঞ্চিত হয় না, আমি যে নিমিন্ত আসিয়াছি সে আত্ম রক্তান্ত বিজ্ঞাপন করি।

মুনে, এক সময় দৈবযোগে আমার অন্তঃকরণে সঙ্কংপ উদয় হইল, যে, এই শরীরে কৈলাসে গমন করিয়া শূলপাণি মহেশ্বের সহিত যথাভিলাষে ক্রীড়া করি, তৎসাধন মানসে অনেক দিবস মহাদেবের তপস্যা করিলাম, রূপানিধি তপা– চরণে সন্তুষ্ট হইরা আমাকে আদেশ করিলেন, ভো তাপস, ভোমার মনোরথ সিদ্ধ হইবে যদি অগ্রে কোন সর্বজ্ঞ বা রাজার মন্তক উপহার(১) দিতে সক্য হও, তবে তুমি সিদ্ধ হইবা অন্যথা নহে, ইহা কহিয়া অন্তর্ধান হইলেন।

১ উপঢৌকন।

তদবধি আমি সে অনুজ্ঞা সাধনে বহুল প্রকার ষত্ন করি-লাম,কিন্তু কোন রাজার বা সর্ব্বজ্ঞের মস্তক প্রাপ্ত হইলাম না। অদ্য ভাগ্যোদয়ে সর্বাঞ্ডণাকর আপনাকে লব্ধ হইলাম। মুনে, আমার এ অভীষ্ট দিদ্ধি আপনকার সাধ্যায়ত্ত,অধুনা আমার আর বক্তব্য কি, মস্তকটি প্রদান করিলে আপনকার মহতী সৎকীর্ত্তিলাভ হইবে।মুনে, তোমা ভিন্ন সর্বজ্ঞ বা রাজার শিরঃ হর্লভ, যাচকের যাচিঞা অধম পুরুষে নিষ্ফল হয় না। আপনি সর্বান্তণাধিক, আপনকার নিকট আমার যাচিঞা ও আশা ফলবতী হইবে ইহার সংশয় নাই, যেহেতু আপনি মমতাশূন্য ও নিরহঙ্কার এবং রাগরহিত। এ ক্ষণভঙ্গুর নশ্বর কলেবরে তোমার অহংভাব নাই, অতএব নশ্বর মস্তকটী আমাকে প্রদান করিয়া চিরস্মরণীয়া সৎকীর্ত্তি লাভ করুন। দধিচি প্রভৃতি সন্তগণ শরীরকে নশ্বর জানিয়া তৎক্ষণে ক্ষণ-ভঙ্গুর দেহ পরোপকার নিমিত্ত পরিত্যাগ করিয়া স্থান্থির৷ নিফলঙ্কা পরমা কীর্ত্তি লাভ ফরিয়াছেন। আপনকার শরীরে বা জীবিতে কোন প্রয়োজন নাই,ও ভোগেচ্ছাও নাই। সৎ উপ\_ কারীগণের সাধ্যায়ত্ত বিষয় ভবাদৃশ উদার সাধুগণের কি দেহ হস্তাজ্য। স্বামিন্, তোমার শ্বণ, ইহা কহিয়া ভূতলে পতিত হইল। শঙ্কর করুণানিধি, কাপালির কাপট্য কাতরোক্তি শ্রবণে করুণারদাদ্রী ভূতচিত্ত হইয়া কাপালিকে বৈরাগ্য-গর্ভিত ও আখাসান্তরিত বাক্যে কহিলেন, এ শরীর স্বকর্মেতে অবশ্য স্বয়ং কালে পতিত হইবে, যদি ইহাতে তোমার প্রয়ো-জন সিদ্ধ হয়, তবে ইহা অবশ্য প্রদান করিব, ভুমি সাবধানে নিৰ্জ্জনে আসিবা, যেন শিষ্যগণ ইহা অবগত হইতে না পারে,

কারণ আমি তাহাদের অতি প্রিয়। কাপালি শঙ্কর হইতে এই আখাস-বাক্য প্রবণ করিয়া উল্লাসমনে স্বাপ্রমে গমন করিল।

# নৃসিংহদেবের আবির্ভাব ও কাপালি নিধন।

এক দিবস যে সময়ে ভাষ্যকারের শিষ্যবর্গ স্ব স্থারীরিক কার্য্যে নিজনিজাশ্রমে অবস্থিত ছিলেন, ছফ কাপালি আচার্য্যকে নির্জ্জনে একাকী উপবিষ্ট অবগত হইয়া তদন্তিকে সমুপস্থিত হইল। গুরুভক্ত, আজানসিদ্ধ পদ্মপাদ, দান্তিকের সর্বাচেষ্টিত উপলব্ধি করত স্থারীর আচ্ছাদিত করিয়া গুরুর নিকটবর্ত্তী স্থানে গুপ্তভাবে রহিলেন, তাহা দান্তিক জানিতে পারে নাই। কাপালি, শূল্ধারী ত্রিপুণ্ডু সম্পন্ন শিরোমালা বিভূষিত কালপ্রেরিত হইয়া শঙ্করাতো সমাগত হইল। যতিবর তাহাকে অবলোকন করিয়া প্রতিশ্রুতি স্মরণে দেহত্যাগ মানসে আত্ম মনঃ সংযোগে নির্ক্তিক্প সমাধিতে স্থিত হইলেন। কাপালি ভাঁহাকে তদ্ভাবে অবস্থিত দর্শন করিয়া তৎক্ষণে শূলোদ্ধৃত করত নির্ভরে হনন করিতে সমুদ্যত হইল।

পদ্মপাদ, গোপনে কাপালিকে শূলহস্ত হস্তাবে সমালো-কন করিয়া তৎকালে উপায়ান্তর না দেখিরা শ্রীনৃসিং হদেবকে স্মরণ করিতে করিতে গুরুর অগ্রে স্থিত হইয়া আত্মনঃ— সংযোগে সিদ্ধমন্ত্র জপে প্রবৃত্ত হইলেন। মন্ত্রারাধিত ভক্ত— বৎসল নরহরি তৎক্ষণে আবিভূতি হইয়া অধম কাপালিকে সম্মুখে দেখিয়া হিরণ্যকশিপু তুল্য নখাগ্র দ্বারা বিদীর্ণ করিয়া ঘোর নাদসহ অউহাসে ভূতল ত্রাসিত করিলেন। সে শর্ক

১ দৃচব্ৰত ৷

শ্রবণে অন্য শিষ্যগণ ভীত ও ধাবিত হইলেন। তৎ স্থানে
সমাগত হইয়া গুরুকে সমাধিস্থ এবং অগ্রে শ্রীনৃসিং হদেবকে
দর্শন করিয়া বিস্ময়াপন্ন হইয়া ভীতিযুক্ত ভক্তিভাবে প্রণাম
করিলেন এবং সন্ত্রান্তমনা পত্মপাদকে রভান্ত জিজ্ঞাসা করিয়া
কহিলেন, যিনি দেবরন্দের গুরু ও দেহী সকলের আত্মা এবং
সর্বাভূতের ঈশ্বর তিনি কিরূপে এস্থানে সমাগত হইলেন।
সংশিতত্রত(১) যতিগণ যাহাতে ভক্তি করিয়া সত্বর দর্শন
লাভ করেন না, তিনি কিরূপে নয়নগোচর হইলেন।

যাঁহা হইতে এ চরাচর বিশ্ব উদ্ভব হয় ও যৎকর্ত্তক জীবিত থাকে এবং যাঁহাতে লয় প্রাপ্ত হয় সেই সর্কেশ্বর ইনি। যাঁহা বিনা এই জগতের উদয় ও স্থিতি এবং নাশ হয় না আর যাঁহার সত্তা উচ্চাবচ(২) জগৎকে সত্যরূপে প্রকাশ করিতেছে, দেই সর্ব্বেশ্বর ইনি। সনকাদি মুনিগণ যাঁহাকে আশ্রয় করিয়া আত্মারাম ও বিগতস্পৃহ হইয়া ভক্তি করি-তেছেন, ইনি দেই ভগবান। যে নৃসিংহ নাম প্রবণমাত্র মহামোহ-হণ স্বয়ং পলায়ন করে, অহো ভাগ্য, তিনি আমাদের নয়নগোচর হইয়াছেন। যাঁহা হইতে ত্রন্ধার স্থাই কর্ত্ত্ব ও হরের সহর্তৃত্ব, সেই ভগবান অদ্য কিরূপে আমাদের নয়নগোচর হইলেন। যাঁহার স্মরণ, অর্চন, ধ্যানে ও স্তুতিগানে এবং অবলম্বনে হৃদিস্থ কামনা সকল বিন্ট হয়, তিনি সংসা-রের হেতু দকলের পর ইনি দেই মহাতেজা বিষণু ত্রন্ধাদির পরম গুরু স্বয়ং প্রভ নৃসিংহ আমাদের নয়নগোচর হইয়াছেন। সকলে সমবেত হইয়া এ প্রকার স্তুতি করিয়া সনন্দনকে

२ উচ্চনीচ, অসমান, অনেক প্রকার।

জিজ্ঞাসা করিলেন, এ করুণানিধি ভগবান্ বিষ্ণু কিরুপে তোমার আরাধিত হইয়াছেন। পদ্মপাদ কহিলেন, এক সময় আমি ধান্যবনাদি পর্ব্বতে স্থিত হইয়া নর্ক্সংহ দেবকে স্বীয় মনে অরুশীলন করত ধ্যানে নিরত ছিলাম। ধ্যান লীলাতে আমার বহু দিন গত হইল, এক দিব্দ কোন কিরাত আমার নিকট আগত হইয়া জিজ্ঞাসা করিল,তুমি কি নিমিত্ত পর্বত-গহ্বরে বাস করিতেছ ? আমি কচিলাম, সখে, যে নিমিত্ত আমি এই গিরিগুহাতে সদা বাস করিতেছি, তাহা শ্রবণ কর, যাঁহার গলদেশ পর্যান্ত নরাকার তদুর্দ্ধে সিংহের অবয়ব, তাঁহার দর্শন অভিলাবে এ স্থানে অবস্থিত আছি, আমার বাক্য প্রবণ করিয়া কিরাত কহিল, তুমি যাঁহার দর্শ-নাভিলাষী, তিনি আমার পুরে নিত্য আসিয়া হণ লইয়া গিয়া থাকেন, যদি তোমার অভিক্রচি হয়, তবে আমার সঙ্গে আইস, তোমাকে দেখাই, আমি তাহার বাক্য শ্রবণে বিস্ম-য়োৎফুল মানদে তাহার সমতিব্যাহারে গমন করিলাম. কিরাত পুরে যাইয়া সেখানে নৃসিংহ দেব পরমেশ্বরকে দর্শন করিয়া বিশ্বিত হইলাম। ভীতি ভক্তি আনন্দে আমার আর বাক্য ক্ষুর্ত্তি হয় না। অনন্তর ধৈর্য্য সহকারে শ্রুতিগর্ভিত বাক্য দ্বারা স্তুতি করিয়া জীনৃসিং হদেবকে জিজ্ঞাসা করিলাম, বিভো, আপনি তপস্বী মহর্ষিগণের মনের অগম্য কি প্রকারে কিরাত জাতির বশী হইয়াছেন, এ বিষয়ে আমি বিসায়াপর হইয়াছি। প্রমেশ্বর আমার বিজ্ঞাপন শ্রবণে স্মিতানন হইয়া কহিলেন, দ্বিজ, এ কিরাতগণ আমাতে একাগ্রচিভার্পণ করিয়া যেমত আরাধনা করে, সেরূপ বেদবেতা ধ্যানশীল মহির্দি হইতে সম্পন্ন হয় না, একারণ আমি কিরাতের নিত্য প্রিয় বশ হইয়াছি। ইহা কহিয়া আমাকে অনুকম্পা প্রকাশ করিয়া বর প্রদান করিলেন, এবং তৎক্ষণেই অন্তর্ধান হই—লেন। তদবধি ধ্যানমাত্র দৃষ্টিগোচর হইয়া থাকেন, ইহা প্রভুর কুপা ভিন্ন নহে। অদ্যন্ত দেরপ ধ্যান মাত্রও কুপাদিক্লু ভক্তিবশে সমাগত হইয়াছেন। স্বতীর্থগণ পদ্মপাদের আদি রভান্ত প্রবণ করিয়া সকলে নৃসিংহ পরায়ণ হইলেন, এবং পদ্মপাদ যতিকে অভিনন্দন করিলেন। শ্রীনৃসিংহ দেব এ প্রন্ধার সকলের ভক্তিভাবদর্শনে সাহ্লাদ মনে নহা গর্জ্জন করি—লেন সেই গজ্জনির শব্দে শঙ্কর সমাধি হইতে বিরাম প্রাপ্ত হইয়া নেত্রদ্বয় প্রোন্থীলন করিয়া সন্মুথে নৃসিংহদেবকে দর্শন করিলেন যে বিশ্বস্তর গজ্জন করিতেছেন, শঙ্কর ভাঁহার দর্শনোৎসবে হর্ষরামা হইয়া ভাঁহাকে স্তব দ্বারা সম্ভুষ্ট করিলেন।

## স্থতি।

তুমি শ্রীশ পরমেষ্ট দেব, গোবিন্দ, ঈশান, অজ, নৃসিং হ যাঁহারা দৃশ্য দেহ রত্তিও অন্য বুদ্ধি পরিত্যাপ করিয়া তোমাকে ভজনা করেন, তাঁহারা স্বারাজ্যালয় পদ ভাগী হয়েন। যাহারা সৎক্ষতিলভ্য তোমাকে ত্যাগ করিয়া ভোগবাহিনী ক্রিয়াকে অবলয়ন করেন, সে আত্মঘাতী জননিকর মোহবশে সংসার– সিন্ধুনিমগ্ন হইয়া তোমাতে বঞ্চিত থাকে। হে নৃসিং হ, ঈশ্বর, ভক্তিপ্রিয়, স্বাত্মরূপে তোমাকে যাহারা আশ্রয় করে, দৈ মিথ্যাভিমান পরিত্যাণী মানবনিচয়ের পুনরার্ভি হয় না। জিজ্ঞাসুগণ দ্বৈত মল ত্যাপ করত বিগতাতিমান হইয়া শুদ্ধ বৃদ্ধিতে নিদিধ্যাসন করিয়া বেদান্তবেদ্য আত্মা পুরুষ যে তুমি তোমাতে প্রবেশ করে। সাংখ্যনিষ্ঠগণ যে পুরুষকে আশ্রয় করেন ও পাতঞ্জলিরন্দ যাহাতে সমাধিযুক্ত হয়েন, এবং কর্মপরায়ণ দকল যাহাকে যজ্জ দারা যজনা করেন, সেই নৃদিংহ দেব পরমেশ্বরকে সতত প্রণাম করি। বিষ্ণু জলে স্থলে আকাশে দক্ষ ত্র আছেন, অসুর তনয়ের এই দৃঢ় নিশ্চয়ণতিত বাক্যে যে ভক্তবশ্য স্তম্ভ হইতে নৃদিংহ রূপে প্রাহ্নভূতি হইয়াছেন, সেই লোকপর সক্ষ ময় তুমি, তোমাকে স্তব করি। বেন্ধা রুদ্ধাদি দেবগণ ভীত হইয়া নিকটস্থ হইতে অসক্ত হইয়া দৈত্যবালককে যে জ্রীমৎ সমীপে প্রেরণ করিয়াছিলেন, তাঁহার শরণাপন্ন হই। যে কালের কাল পরমেশ্বরকে বিশুদ্ধানি ভিবেন ভাবেতে ধ্যান করেন আর ধীরগণ স্বাত্মরূপে যাহাতে নিবিষ্ট হয়েন, সেই নৃদিংহ দেবকে প্রণাম করে।

অনন্তাবাবলিয়িগণ দেহাদিতে স্বাত্ম-বুদ্ধি পরিতাগ করিয়া যেপ্রতাগাত্মা আনন্দ বোধ অস্তবরূপ আশ্রম করেন সেই স্বাত্মভূত হরিকে প্রণাম করি। যাহারা তোমাকে ত্রন্ধাত্ম-তত্ত্ব সর্বভূতস্থ এবং বিলক্ষণ, আর সমস্ত ভূতগণকে তুমি— ঈশ্বরে দর্শনি করে, তাহারা তোমার পরম-ধাম-গত হয়। যাহারা তোমাকে প্রিয় স্বাত্মরূপ হৃদয়স্থ দর্শনি করে ও অন্যত্র জড়েরমিত হয় না, সেই শান্তচিত্তগণ ধরাতলে ধন্য, ইহলোকে পুরুষোত্মকে প্রাপ্ত হয়। পরং ত্রন্ধ সত্য দৃশ্য নাই অহং ত্রন্ধাত্মি প্রতীত বুদ্ধিতে যাহারা নিত্য তুমি বাস্থদেবে রমণ করে সেই সজ্জনগণ বৃদ্ধমৃক্ত। তোমার অলোকিক রূপ অদ্য দর্শন করিয়া হর্ষান্তরিতমনে প্রণাম করি, বুদ্দি কায় বাক্য দারা তোমাকে ধ্যানে গ্রহণ ও নিত্য প্রণাম করি।

অকিঞ্চন প্রিয় নৃদিংই সশিষ্য শঙ্করাত্মদশিকৈ অভি-নন্দন করিয়া যতীশ্বরকে কহিলেন, তোমার উক্ত এই স্তব যাহারা পাঠ করিবে তাহারা আমার প্রিয় হইয়া ভববন্ধ **इरेट मूक्ट इरेट इंडा किइंगा नृजिश्हराव खरुर्यान इरेटान।** ভাষ্যকার অমিত হযে সেই স্থানে অবস্থিতি করিলেন।

লোকশঙ্কর শঙ্কর পৃথিবীতে যেরূপে বেদান্ত প্রচার পরিবর্দ্ধিত হয় তদ্বিষয়ে মহতী চেষ্টা ও যত্নে নিরত হইলেন। বিবিধ জন্ম সমূহে সঞ্ছিত মহৎ পুণ্যের ফল সেই, ধদি দৈবাৎ মানব দেহ প্রাপ্ত হইয়া পুরুষসিংহ শ্রেণত-মার্গ-নিবিষ্ট হরিশুরু পাদপদ-ভক্ত হয়, সেই ভাগ্যবান অনায়াদে সংসারবন্ধ श्हराज मुक्त हा।

জগতী মধ্যে শ্রুতি-পথ অন্যথাকারী মূঢ়নিবহ কর্তৃক স্ব স্ব বুদ্ধি-কণ্পিত বিবিধ মার্গ উপদিষ্ট জনগণের কুপথ সকল বিচার করিয়া সুবোধ ধীরগণ ত্রিলোচনক্ত ভাষ্য দ্বারা তত্ত্বালোচনা করিবে।

ইতি শ্রীশঙ্কর-বিজয়-জয়স্তীগ্রন্তে হুউদমনার্থ নৃসিংহা-বিৰ্ভাব নাম দশম সৰ্গঃ ॥১০॥

## একাদশ সর্গ।

শঙ্করের তীর্থপর্য্যটন, মৃত বালকের জীবনদান ও হস্তাম লক উপাধ্যান।

স্থবিখ্যাত সৎকীর্ত্তি শঙ্কর যতীশ্বর শিন্যগণ সমভিব্যা-হারে তীর্থস্থান সকল পর্য্যটন করত গোকণাখ্য শিবালয়ে নমুপস্থিত হইলেন। তীর্থ-সলিলে অবগাহন ও শিব দর্শন করিয়া ভক্তিভাবে স্তৃতি নতি করিলেন। সে স্থানে ত্রিরাত্রি অবস্থিতি করণান্তর হরিহরালয়ে যাত্রা করিলেন। সেখানে উপনীত হইয়া হরিহরকে দশ'ন ও প্রণাম করিয়া গমন করিলেন। পথিমধ্যে দম্পতী(১) হত পুত্র ক্রোড়ে করিয়া বহু-বিধ বিলাপ ও রোদন করিতেছিল, শঙ্কর দয়ানিধি তাহা ममयरलाकरन कक्रवांत्रमाख इरेश कहिरलन, वरम তোমता শোক সম্বরণ কর, জীনুসিং হদেবে রক্ষাকর্ত্তা আছেন। যতী-শ্বর ইহা কহিয়া মানদে নরহরিকে সারণ করিলেন, শঙ্করের मूथामु क रहेरक 'नृमिश्ह तका कर्छा' এই ऋथां-मक्षातिनी বাণী নিৰ্মতা হইবামাত্ৰ তৎক্ষণে গতামু(২) শিশু সুপ্ত-জাগ্রৎ তুল্য মাতৃকোড় হইতে সমুখিত হইল। তত্রত্য মান-বর্ন্দ যতীশ্বরের অদ্ভুত চরিত দশ্ন করিয়া বিক্ষয়াপন্ন হইয়া শক্করকে বিস্তর স্তুতি করিলেন। শক্কর তথা হইতে মুকামিকা ভবন প্রাপ্ত হইয়া বিধিবৎ পূজাদি সম্পন্ন কর-ণান্তর শ্রীবলী ক্ষেত্রে যাত্র। করিলেন। সেম্থানে সমুপস্থিত

হইয়া কর্মমার্গপরায়ণ ত্রাহ্মণগণকে দেখিলেন। প্রায় ছই-সহঅ স্খ্যুক মুখ্য শাস্ত্রবিশারদ দ্বিজগণ বেদ পাঠক ও অগ্নিহোত্রি হিলেন। সেই ক্ষেত্রে (আকাশে পূর্ণস্থাকর সদৃশ ) শিব সজ্জননিকরের চিত্ত আহ্লাদিত করত বিরাজ করিতে ছিলেন। সে স্থানে প্রভাকর নামা দ্বিজ্বর বেদবেদাঙ্গ পারগ, প্রবৃত্তি শাস্ত্র নিরত কৃতী ধনাঢ্য বাস করেন। ভাঁহার এক পুত্র অন্তর্জানী ব্রন্ধবিদ্বর, বহিমূর্থ জড় মূকাকৃতি হইয়াছিলেন। তিনি কিছুমাত্র বলেন না ও শুনেন না ও না বেদ পাঠ করেন। প্রভাকর আপন তনয়কে জড় দদৃশ সন্দ-র্শন করিয়া সীমামিত চিন্তাকুলিত-চিত্ত হইয়াছিলেন। বরং অপুত্রত্ব শ্রেয়, মূর্য পুত্র কিছু নয়। সর্বাদা মনে মনে আলো-চনা করেন, যে সংসারে এমত কি উপায় আছে, যাহাতে এ পুত্র পণ্ডিত হয়। ইতিমধ্যে লোকপ্রমুখাৎ এই বার্ত্ত। আঁতিগোচর হইল, যে শঙ্করাচার্য্যাথ্য কোন ভিক্ সর্বজ্ঞ সর্কাশক্তিমান্, সকল গুণের আকর, জ্ঞানের সাগর, বেদ-বেদাঙ্গ পারগ, তাদৃশ শিষ্যগণেতে যুক্ত, এ স্থানে সমাগত হইয়াছেন। প্রভাকর এই সম্বাদ ভাবণে হর নির্ভারান্তঃকরণে পুত্র লইয়া পৌরজনে সমারত হইয়া শঙ্করান্তিকে গমন করিলেন, এবং দূর হইতে সপুত্র ভাষ্যকারকে দশনি করিয়। ভূমিষ্ঠ হইয়া দণ্ডবৎ প্রণাম করিলেন। পুনঃ পুনঃ প্রণতি করিতে করিতে পদদ্বয়ে নিপতিত হইলেন, আর ভক্তি-পূর্ব্বক ভাষ্যকারের চরণ যুগল গ্রহণ করিয়া বালকের মস্তকোপরি ন্যস্ত করত বারম্বার প্রণিপাত করিলেন।

প্রভাকরের পুত্র অভি মেধাবী ত্রন্ধাননৈদকতৎপর ভগবৎ

পৃজ্য-পাদের পদযুগলে ভূমিতলে নিপ্তিত হইয়া রহিলেন;
স্বাং উপান না হইলে শক্ষর ক্পাবশে অবশে সহস্তে ধৃত
করত উপাপন করিয়া আপন সমীপে উপবেশন করাইলেন।
প্রভাকর করুণাকর শক্ষরকে এরপ ক্পাচ্ছিন্ন দেখিয়া
বিনীত ভাবে সবিনয়ে পুত্রের বিবরণ নিবেদন করিলেন,
ভগবন্, এ বালকের বয়ক্রম ত্রেয়াদশ বর্ষ হইল, বেদাধ্যায়ন
করে না ও না বালকর্দের সহিত কথন ক্রীড়া করে, কভু
ভোজন করে কথনো বা না করে, কাহার সহিত কোন বাক্য
কহে না, ইহার অন্তর্ম ত্ত আমরা অবগত হইতে পারি না,
কি বলিব ঠিক যেন জড়ভরত। প্রভাকর পুত্রের র্ভান্ত কহিয়া
বিরত হইলে শ্রীশঙ্করচার্য্য অতি যত্নে বালককে জিজ্ঞাসা
করিলেন, শিশো, তুমি কে ? কি নিমিত্ত জড়রপ হইয়া আছ।
গুণসাগর আল্বন্ত শিশু ভাষ্যকারের প্রশ্ন শ্রবণ করিয়া

গুণসাগর আত্মিক্ত শিশু ভাষ্যকারের প্রশ্ন প্রাবণ করিয়া অন্তঃকরণে তাঁহাকে সর্বজ্ঞ ত্রদ্ধবিদায়র জানিয়া বেদার্ভার্থ-ময় ত্রদ্ধনিষ্ঠ স্বাস্থৃত্তি বাক্য কহিলেন। যথা শ্লোক।

ন বর্ণো বিপ্রাদ্যো ময়ি ন চ জড্জাদিকলনা\*
জড়োয়ং দেহাদি প্রভাবতি মদাধারচলনঃ।
অলিপ্তোইহং শুদ্ধো গগণ ইব মে বেব্ধবপুষো
ধিয়া ব্রহ্মানন্দে নিরব্ধিনহিয়ো বিহরণং ॥ ১॥

অর্থ,—আমাতে বিপ্রাদি বর্ণ ও জড়ত্বাদি জণপান। নাই এ দেহাদি চলায়মান আমার আধার রূপ আমি গগণ সদৃশ আলিপ্ত ও শুদ্ধ বোধবিগ্রহ বুদ্ধি দ্বারা আমার সীমামিত মহিমা ত্রন্ধানন্দে বিহার ॥১॥

<sup>#</sup> छल्लाना।

ন ভাস্যোহহং বৃদ্ধ্যা স্থদ্গপি ন বাচা
ন করণৈঃ সর্কে মতিবচনচক্ষুঃপ্রভৃতয়ঃ।
আবেদ্যস্যান্তর বপুষো যে ন করণং
ধিয়া ব্রহ্মানন্দে নিরবিধমহিদ্যো বিহরণং ॥ ২ ॥
গতৌ ধর্মাধর্মো লয়মথ গতৌ স্বৰ্গনরকৌ
গতৌ রাগদ্বেমী প্রবিলয়োদয়াবাত্মবপুষঃ।
গতৌ রোগদ্বেমী প্রবিলয়োদয়াবাত্মবপুষঃ।
গতৌ ভেদাভেদো বিগতমহামোহতমনো
মম স্বাত্মানন্দে নিরবিধমহিদ্যো বিহরণং ॥ ৩ ॥
অবিদ্যাকামাদিঃ প্রভৃতি ন যত্রাত্মনি পরে
বিবর্তা যদ্যেতে বিয়দনিলতেজববনয়ঃ।
ন সংসারো যদ্মিন্ জনিস্তিময়ো তঃখনিবিড়ঃ
স নিত্যবোধাত্মা নিরবধিরহং সৌথাজ্বলধিঃ ॥ ৪ ॥

আমি বুদ্ধি প্রাণ চক্ষুঃ বাক্য এবং করণ সমূহ দার। ভাস্য নহি, অর্থাৎ ইহারা আমাকে প্রকাশ করিতে অক্ষম, বুদ্ধি বাণী চক্ষু প্রভৃতি সকল আমার আয়ত্ত আমি অবেদ্য অথগু অনুভব রূপু আমার করণ নাই বুদ্ধি দারা আমার অপার মহিমা ত্রহ্মানন্দে বিহার॥২॥

আমি আত্মা বপুঃ আমার ধর্মাধর্ম গত হইরাছে স্বর্গ নরকও বিলয় প্রাপ্ত হইরাছে, এবং রাগদ্বেষ উদয়ান্ত সমস্ত নিরস্ত হইরাছে, আর ভেদাভেদ ও মহামোহ তমঃ আমার ব্যপনীত(১) হইরাছে আমার নিরবধি মহিমা স্বাত্মানন্দে বিহার॥৩॥

যে পরমাত্মাতে অবিদ্যা কামাদি প্রভৃতি নাই,এই আকাশ বায়ু অগ্নি জল পৃথী যাহার বিবর্ত্ত, আর জনন মরণময় হুঃখ-

১ বিশেষরপ দূরীকৃত।

অভ্যানানীতো বিষয়বিরহঃ স্বাত্মরদকে।
নিরাধারো জ্যোতির্র্জারচিত্সস্বদ্ধরহিতঃ
ক্রতীনাং সিদ্ধান্তোইপরিমিতবপুঃ স্বাত্মতবতঃ
স নিত্য বোধাত্মা নিরবধিরহং সৌখ্যজলধিঃ ॥ ৫ ॥
স্বতঃ শুদ্ধো বুদ্ধঃ সমরসপরমানন্দবিততো
বিয়াং সাক্ষী বুক্তেঃ প্রলয়যুদ্রহ বেতি সততং।
ক্রিয়ানাং যঃ কর্তারং বিষয়মজ আভাসয়তি চ
স্বয়ংজ্যোতিঃ সোইহং হৃদয়কমলার্কোইশ্মি স্থুখদঃ ॥ ৬ ॥
যথার্কো নেত্রাণাং নভিদিগত একোনি বহুগা
প্রকাশং সংধত্তে যুগপদহয়মাত্মাইশিলবিয়াং।
ক্রদাকাশে ভিত্বা বিপুল্যন একোইপি জগতো
তথাভানং ধত্তে স চ স্থুখ্যয়মাত্মাইমজভঃ ॥ ৭ ॥

নিবিড় সংসার যাহাতে নাই, সেই নিভ্য বোধরূপ সীমাহীন স্থানিকু আমি ॥ ৪ ॥

আমি স্বাত্মরস অহস্কারানীত বিষয় শূন্য নিরাধার জ্যোতিঃস্বরূপ, ভ্রম চিত সম্বন্ধ রহিত, গ্রাফু সফলের সিন্ধান্ত স্বাত্মভবরূপ, অপরিমিত শরীর সেই বোধ স্বরূপ সীমাশূন্য
স্থাসিম্মু আমি॥ ৫॥

যে অজ, ক্রিয়া সমুদয়ের কর্ত্ত। ও বিষয়কে প্রকাশ করি-তেছেন, স্বয়ং শুদ্ধবুদ্ধ সমরদ বিস্তৃত পরমানন্দ বুদ্ধি সক-লের সাক্ষী রতির উদয় প্রলয় জানিতেছেন, সেই স্বয়ং-জ্যোতিঃ আমি হৃদয় কমলের সুর্য্য সুখদাতা॥ ৬॥

যেমন গগণগত প্রভাকর এক হইরাও যুগপৎ (এককালে) সমস্ত নেত্রের প্রকাশক, সেমত এক আত্মা বিপুল ঘন এক হইরাও অথিল বুদ্ধিতে হৃদাকাশে স্থিত হইরা যুগপৎ' পুরা স্টেরকঃ স্বয়মকল আসীদনিমিষো
ন তেজো ন ধান্তং গুণকৃতিকলাখ্যাদিরহিতঃ।
স্থাজিং মায়াখ্যামখিলজনমাশ্রিত্য মহসা
সনজ্জেদং যোহসো স চ স্থায়মাগ্রাহমজড়ঃ॥৮॥
প্রিয়ো বিতাৎ পুতাদস্বতকুমতিভাঃ প্রিয় ইতি
শ্রুতেব্যাদি সর্বজগতাং।
অসন্দিখ্যো নিত্যো দৃগহ্বিষয় আত্মাহচলবপুর্য আনন্দঃ সোহহং নির্বধিসমজ্ঞানজলাধ্য়।। ১॥
ন দৃশ্যং নো জন্টা ন চ কর্ণমাল্যং ন বিনতং
ন জীবো নোপাধিন চ জনিম্তী নৈব ষত্র।
ন সৃ্টিনো স্রফা ন চ স্কৃত পাপে ন মুদকে
চিদানন্দে যত্রানিশ্যিহ ক্রীড়নমলং।। ১০॥

(এককালে) সমস্ত জগতের প্রকাশক হইয়াছেন, সেই প্রথময় চৈতন্য আত্মা আমি॥ ৭॥

স্টির পূর্বে অনিমেষ (সুক্ষা কাল রহিত) তেজোতামোগুণ ক্তি (কর্ম) কালাখ্যাদিহীন, এক অমল স্বয়ংজ্ঞানঘন হিলেন, স্ব<del>র্মান্ত</del> সায়াকে আশ্রয় করিয়া এই অথিল
জগৎ যিনি স্টি করিয়াছেন, সেই স্থময় আত্মা চৈতন্য
আমি॥৮॥

প্রিয় বিত্ত পুত্র প্রাণ শরীরাদি হইতে প্রিয়, শ্রেণতিযুক্তি-সিদ্ধ সর্ব্য জগতের অনুভব বশাৎ অসন্দিগ্ধ নিত্য দেউারপ আত্মা অচল তনু আনন্দ সেই অব্ধি-রহিত সমজ্ঞান জলধি আমি॥৯॥

ষে চিদানন্দে দৃশ্য দ্রন্থী করণ আস্ব্যা পটুতা জীবোপাধি জনন মরণ স্থাট অফা পুণ্য পাপ ভোগাদি নাই, তাহাতে সৈতত আমার এ জীবদশাতে অমল ক্রীড়া হইতেছে॥ ১০॥ শিবাদ্যাং সর্কজ্ঞা নিখিলমুনরো ব্রহ্মর্সিকাং বিশাজতে যত্ত্রাচল নিজ মহিল্লি স্বরসং। পরে ভূমানন্দে সমরসপদে তত্ত্র সততং বিশালা ক্রীড়া মে ভবতি স্থমাদ্যাসূত্রমরী॥ ১১॥ যমান্থবিদান্তাঃ পরমপদনীশোপি বচনৈ-রখণ্ড ব্রহ্মাথ্য বিধিম্থ নিষেধে বচিরতং। স এবাহং বালো বিধিহরিহরালাভিবিমলো নিজানন্দে ক্রীড়ন বিগতকলনো ভ্রান্তিরহিতঃ॥ ১২॥

শিবাদি সর্বজ্ঞ সকল, আর ত্রন্ধারসিক নিখিল মুনিগণ, যে নিজ মহিমা স্বরস ভূমানন্দে পরে সমরস পদে অচল বিরাজ করিতেছেন, তাহাতে আমার সতত স্থাদ্যাস্তম্য়ী জীড়া হইতেছে॥ ১১॥

ঈশার ও বেদান্ত সকল বিধি ও নিষেধ মুখে বাক্য দ্বারা অথও ত্রন্ধাথ্য পরমপদ অচল কহিতেছেন, বিধি হরি হর অতি বিমলাত্মা নিজানদে ক্রীড়া করত বিগত কলন(১) ভ্রান্তিরহিত হইয়াছেন, সেই আমি এবালক॥ ১২॥

বালক এই ভাবার্থ সংযুক্ত হস্তামলকাথ্য দ্বাদশ শ্লোক—
দারা স্বরং স্বতত্ত্ব বর্ণন করিলেন, তদবধি তিনি মানব সমাজে
হস্তামলক নামে বিখ্যাত হইয়াছেন। তাঁহার প্রণীত গ্রন্থ
সজ্জনগণ মধ্যে প্রথিত আছে। উপদেশ বিনা তাঁহার পর—
মাত্মাতে সম্যক জ্ঞান হইয়াছিল, শঙ্কর যতীশ্বর বালককে
দেশিকেন্দ্র বিবেচনা করিয়া আপন করপত্ম শিশুর মস্ত—
কোপরি রাখিয়া কহিলেন, এবালক অনেক জ্বেম সংসিদ্ধ

১ দোৰ, চিহ্ন।

আমার অহুভব হইতেছে, নচেৎ ইহার এরপ পরবেদ্ধানৈতনিষ্ঠা কলাচ সম্ভব হইতে পারে না। এক জন্মে এরপ সম্যক
সিদ্ধ এ জগতে তুল ভ। ইহা উক্তি করণান্তর প্রভাকরকে
সম্বোধন করিয়া কহিলেন, দ্বিজ্বর, তুমি এবালকের মহত্ত্ব
স্বরং সাক্ষাৎ অবলোকন করিলে ইনি সংসার-নিদ্রা হইতে
বেদ্ধ বস্তুতে প্রবৃদ্ধ(২) হইরাছেন। এ মহাত্মার অবাপ্ত্ মনস
বিষয়ে নিষ্ঠা হইরাছে। ভোমার সহিত ই হার নিবাস কথনো
সম্ভব নয়, আর এই জীবনুক্ত ভিক্ষ বালকেও ভোমার
প্রয়োজন নাই। ইহার কিছুতে আসক্তি নাই, ও না অহন্তা
মমতা আছে, এ শিশু অসঙ্গ, বিদ্বৃণণ মধ্যে মহাত্মা। দ্বিজ,
এ বালকের প্রতি ভোমার এমত আগ্রহ কর্ত্ব্য নয়, যে, আমি
পিতা এ পুত্র ইহাকে কি প্রকারে পরিত্যাগ করিব।

শাস্ত্রাভিজ্ঞ প্রভাকর ঘতীশ্বরের যুক্তিযুক্ত বাক্য শ্রবণ করিয়া এবং স্বরং পুত্র-রভান্ত সমবেক্ষণে অবগত হইয়া স্বীয়ান্তঃকরণে নানাব্রিধ্ন সমালোচন সহ বিবেচনা করিলেন। অনন্তর যুক্তিমতে সে হস্তামলক শিশুতে পুত্রবৃদ্ধি বিসর্জ্জন করিলেন, ও যতীশ্বরকে প্রণাম করিয়া শিশুকে রাখিয়া আপনি স্বভবনে গমন করিলেন।

তদনন্তর শ্রীশঙ্করাচার্য্য শিষ্যগণে পরির্ত ইইয়া শৃঙ্ক-গিরিতে সমুপস্থিত ইইয়া সুথস্বচ্ছন্দে অবস্থিত ইইলেন!

শৃঙ্গগিরিতে প্রাণাদ নির্ম্মাণ ও শারদাদেবী মূর্ত্তি সংস্থাপন আবর গিরি নামক শিষ্য প্রতি সর্ববিদ্যানিয়োগ এবং তোটাকার্য্য খ্যাতি।

দেই স্থানে অতি স্থানর শোভনশালী প্রাসাদ কম্পানা করিয়া তমধ্যে শারদাদেবীকে সংস্থাপন করিয়া সশিষ্য অর্চনা করিলেন। অদ্যাপি শৃঙ্গর পুরে সংস্থিতা শারদা সমাধ্যান বহন করিতেছেন; পৃজকপণের পৃজা গ্রহণ করিয়া থাকেন।

যতীশ্বরের কোন শিষ্য গিরিনামধেয় সুধী, বীতরাগ, নিঃসঙ্গ, গুরুভক্ত, এবং গুরুপ্রিয় ছিলেন। দন্তকাষ্ঠাদি দ্বারা অতি সাদরে গুরুগুক্রষাতে নিরত থাকিতেন। এমন কি গুরু গমন করিলে গমন করিতেন, স্থিত হইলে স্থিত হইতেন,গুরুর অনুজ্ঞাভিন্ন বাক্য কহিতেন না। গুরু-পাদপদ্মে একান্ত রত গু অবিচলিত্তিত এবং নিষ্ঠাযুক্ত ছিলেন।

এক সময় পদ্মপাদাদি শিব্যগণ ভাব্য পাঠের প্রার্থের প্রথম শান্তি পাঠে সমুদ্যত হইলে ভাষ্যকার কহিলেন, কিঞ্চিং বিলম্ব কর, ভক্তিমান্ গিরি ক্ষণমধ্যে আসিতেছে। গুরুর এই বাক্য শ্রেবণ করিয়া পদ্পোদ কহিলেন, গুরো, গন্তীর ভাষ্যার্থে মন্দর্দ্ধির কি প্রতীক্ষা করিতেছেন। শস্কর যতিবর পদ্মপাদের বাক্য শ্রেতিগোচর হইলে চিন্তা করিলন, অহাে, ইহার মহাগর্ক নফ করা আমার ধর্ম। ইহা বিবেচনা করিয়া গিরিশিবাের প্রতি চতুর্দ্দশ বিদ্যা নিয়াে-দ্রিত করিলেন। তথন গিরি শ্রিগুরুর করুণা প্রভাবে সমস্ত বিদ্যাতে অধিগত হইয়া অতি সম্ভাইমনে গুরুভক্তি-মুদাি হিত তােটকছন্দে স্তুতি করিতে করিতে সমাগত হইলেন। আন্যাপি ভাঁহার প্রণীত ব্রহ্মাইল্যক্য-প্রায়ণ রচনা অবনী-মগুলে প্রসিদ্ধ ও প্রথিত আছে। তংকালে পদ্মপাদাদি

সকলে গিরির বাগিলাস শ্রবণ করিয়া বিসায়াপর ও তাক্তগৌরব হইলেন। অহাে, যাহার প্রতি গুরুর রুপালেশ হয়,
সেই বাচস্পতি, ইহার সংশয় নাই; পদ্মপাদাদি ইহা কহিয়া
গর্কাশূন্য ও থর্কাভিমান হইলেন। অদ্যাবিধ বুধগণ-সমাজে
গিরি ভাটক আখ্য বিখ্যাত আছেন। গিরি পূর্কে শাস্তানভিজ্ঞ ও বিদ্যাপরাঙ্মুখ ছিলেন, অধুনা গুরু-রূপা-বশে
সর্কাাস্ত্রসম্পন্ন এবং বাধিলাসে পদ্মপাদাদির সমকক্ষ
হইলেন।

পদাপাদ, সুরেশ্বর, গিরি, এবং হস্তামলক এই চারিজন ভাষ্যকারের শিষ্য মধ্যে প্রাধান্য রূপে প্রথিত ছিলেন। যেমত সনকাদি ঋকবেদাদি বেতা, সেমত এ মহাত্মাগণ বেদান্তার্থে সুনিপুন ও কুশলীভূত ছিলেন।

নিজমতি বিভব ও বেদবেদান্ধ শূন্য স্মৃতি গতি বিহীন ব্যক্তি যদি ঐতিক্রচরণে একান্ত ভক্তিমান হয়,তবে সে মহাত্মা সর্ব্ব বেদবেদান্ধবেত্তা, স্মৃতিগতিমতিযুক্ত, অন্ধবিৎ, সর্ববন্দ্য হয়!

ইতি শ্রীশঙ্কর-বিজয়-জয়ন্তী গ্রন্থে হস্তামলকাদির প্রতাব বর্ণন নাম একাদশ সর্গঃ॥ ১১॥

## द्वानन मर्ग।

## স্থ্রেশ্বরের ভাষ্যে বার্ত্তিক করণে ইচ্ছা ও চিৎসুখাদি গুতিকুলভায় নৈরাশ।

বেদবেতাগণের শ্রেষ্ঠ স্থরেশ্বর যতি স্বীয়ান্তঃকরণে স্থুত্রভাষ্যে বার্ত্তিক করণেচ্ছু হইয়া শিষ্যপণ মধ্যে সংস্থিত खक्रांक व्यनाम कतिया विनास निरंतनन कतिरालन, जनवन, সাধুবঅ (১) শিষ্যগণের ঐগুরুপাদপদের শুক্রা সর্বতো-ভাবে কর্ত্তব্য, এ অকিঞ্চনের প্রতি কিঞ্চিৎ অনুজ্ঞা প্রকাশ করুন্। ভাষ্যকার, স্থরেশ্বরের বিনয়রসগর্ভিত বাক্য প্রবেশ তাঁহার অভিসন্ধি(২) উপলব্ধি করিয়া কহিলেন, সুরেশ্বর, তুমি ধন্য ও প্রতিযোগ্য এবং ভক্তিমান, শারীরক ভাষ্যে তোমার বার্ত্তিক করা কর্ত্তব্য। যেমত স্থৃত্র ও যে প্রকার ভাষ্য সেরূপ উৎক্লফ্ট বার্ত্তিক কর। যৎকালে শারীরকে ভাষ্য করিয়াছি, তদবধি আমার এই মানস। শালীরক ভাষ্যে যথার্থরপ বার্ত্তিক করিতে পারক এমত প্রতিভা(৩)নির্ম্মল পণ্ডিত ইহ লোকে কে আছে, ইহাই চিন্তা করি। সংপ্রতি এবিবয়ে তোমার প্রতিভা সমর্থা আমার বোধ হইতেছে। অতএব তুমি সুন্দর যুক্তি-বাক্যার্থ সহিত উৎকৃষ্ট বার্ত্তিক নির্মাণ কর। ভাষ্যকারের অনুজ্ঞা শ্রবণে স্থরেশ্বর হৃষ্টমনা গুরু-ভক্তিতে সন্নিবিষ্ট হইয়া বারম্বার প্রণাম করিয়া বিনীতভাবে নিবেদন করিলেন, বিভো, ভাষ্য-তাৎপর্য্য-বোধনী তাদৃশী শক্তি কোথায় ? তথাপি আপনকার বিস্তৃত ক্লপালেশ

প্রভাবে যথাশক্তি সাধ্যায়ত্তমত মত্ন করিব। গুরু তথাস্ত কহিলে সুরেশ্বর লক্ষানুজ্ঞ হইয়া অতীব হর্ষে স্বাশ্রমে গমন করিলেন।

স্থরেশ্বরে গমনান্তর চিৎস্থাদি সন্নাসিগণ, আচা-র্ঘ্যের শিষ্যবর্গ পরস্পার ঐক্যমতে দমবেত হইয়া গুরুর নিকট আগমন করিয়া নিবেদন করিলেন, ভগবন, আপনি সর্ব্বজ্ঞ, কিছু মাত্র শ্রীচরণে অবিদিত নাই, তথাপি আমরা কিঞ্চিৎ বিজ্ঞাপন করিবার মানদে অনুজ্ঞা প্রার্থনা করিতেছি। গুরু কহিলেন, কি বলিতে বাসনা বল। তথন শিষারুদ্দ कहित्नन, প্রভো, সুরেশ্বর ভিক্ষু যে প্রয়ত্ত্বে প্রবর্ত্ত হইয়াছেন, অমাদাদির বুদ্ধিতে তাহা হিতকর ও শ্রোয়ঃসাধ্য বোধ হইতেছে না; কারণ অতি গম্ভীর বেদান্তার্থে তাঁহার যথো-চিত প্রবৃত্তি নাই। যে কর্ম্ম শ্রুতি-শ্বৃতি–প্রদিদ্ধ সর্ব্বভূত-নিয়স্তা পরমেশ্বকে নিরাকরণ(১) করিয়াছে, যাহার কর্মান্বিত বুদ্ধি ও শব্দাক্তি আগ্রহ-হেতু সিদ্ধবস্তুতে নাই বুদ্ধি হইয়াছে, দে ব্যক্তি শারীরক ভাষ্যে বার্ত্তিক করণে কি প্রকারে সুযোগ্য হইতে পারে। গুরু-পক্ষ সমাশ্রয় করিয়া অদ্বৈত-মত অবলম্বন করিবে, ইহাই সঙ্গত বোধ হয়, বিরোধে বিধেয় নয়। প্রভো, বেদান্তামুজ-বিভাকর মহর্ষি ভগবা্ন বেদব্যাস সমস্ত বেদের তাৎপর্য্য কেবল ত্রন্ধেতে প্রতি-পাদন(২) করিয়াছেন। কিন্তু জৈমিনি, তাঁহার শিষ্যা, সকল বেদের তাৎপর্য্য গুরুপক্ষবিরুদ্ধ কর্দ্মেতে স্থাত্তিত করি-য়াছেন। জ্রীমদ্বৈপায়ণ পুরাণ-বেদ-সংসিদ্ধ যুক্তি উক্তি

১ নির্মন, খণ্ডন।

২ বোধন, জ্ঞাপন।

করিয়াছেন। বৈমিনি তদ্বিরুদ্ধ যুক্তির ভাব কহিয়াছেন। তাঁহাদের এরপ মতভেদে কিরপে গুরু শিষ্যত। সমত হয়। মতের ঐক্যতাতে গুরু শিষ্যত্ব তাহাই মানবগণের সুখপ্রদ হইতে পারে। অপিচ ইনি আজন্ম কর্ম্মেতে স্থিত ও বিরুদ্ধ নৈক্ষম্যা এক্ষপরতা কি কোন প্রকারে সঙ্গত ছইতে পারে। প্রত্যুত ভাষ্যকে কর্ম্মেতেই সংযোজিত করি-বেন ও নির্ণীভার্থ নিমিত্ত সংশয়ে সংযোগ কৃত হইবে, তাহার সংশয় নাই। বুদ্ধি পূর্বক সংন্যাস গ্রহণ হয় নাই, পরাজিত হইয়া অবলম্বন করিয়াছেন, ইহার মত অস্মণা-দির বিশ্বাস স্থল বোধ হয় না। আরো (কর্মাইজনগণ সংন্যাদে অধিকারী নয় ) এরূপ হুরাগ্রহ(১) যাহার সে ব্যক্তি কিপ্রকারে বার্ত্তিকে যোগ্য বিবেচিত হইতে পারে। অভএব সনন্দনয়তি 🕮 মানের ক্বৃত ভাষ্যে বার্ত্তিক করিবার যোগ্য পাত্র ইনি সিদ্ধ এবং বেদান্তপারগ। পূর্বের আমরা জাহুবী-পারে আপনকার আজ্ঞামতে স্থীক্র গমনে ইঁহার মহান্ মহিমা প্রত্যক্ষ অবলোকন করিয়াছি, যাহাতে পত্মপাদ-খ্যাতি প্রাপ্ত হইয়াছেন, আর যাহাকে জ্রীনৃদিং হদেব সাক্ষাৎ প্রসন্ন ও বরপ্রদ এরপ আছেন, যে স্মরণ মাত্রই সমীপস্থ হুইয়া থাকেন। অথবা 🕮 আনন্দ্রগিরি সাক্ষাৎ রহস্পতি,ভাষ্যে বার্ত্তিক করণে যোগার্হ যাহাকে শারদা প্রসন্না সমীপবর্ত্তিনী আছেন। এই মুনি দর্ব্ব প্রকারে বার্ত্তিক করণের উপযুক্ত পাত্র। পরে পদ্মপাদ সাদরে গুরুকে নিবেদন করিলেন, ভগবন্, আর্ঘ্য সদ্বুদ্ধি বেদ-গুহার্থ-বিভাকর জ্রীমান হস্তা-

১ অयथार्थ आग्राम, जनाप्त हरे।

মলকাচার্য্য ভাষ্যে বার্ত্তিক করণে সমর্থ, যিনি পূর্ব্বে বেদান্ত সিদ্ধান্ত প্রকাশ করিয়া কহিয়াছেন, যথা ব্যাসদেব সাক্ষাৎ নারায়ণও আপনি ভগবন্শন্ত্ উভয়ে স্ক্ত্র ও ভাষ্য প্রশেতা তথা ইনি বার্ত্তিক বিষয়ে ধীশক্তি সম্পন্ন হয়েন।

ভাষ্যকার পদ্মপাদের বচন শ্রেষণ করিয়া সম্মিত বদনে কহিলেন, সত্য বৃটে, ইাহার এবিষয়ে নৈপুণ্য বিলক্ষণ আছে, কিন্তু ইনি প্রতিপত্তি(১)ভাজন নহেন। বাল্যে পিতা কর্তৃক অক্ষর পাঠে নিয়োজিত হয়েন নাই এবং আচার্য্য দারা উপনীত হইয়া বেদাধ্যায়ন করেন নাই, আমার নিকট আগত হইয়া জিজ্ঞাসামতে বেদান্ত শাস্ত্র সিদ্ধান্ত রহস্য যাহা কহিয়াছেন, তোমরা শ্রেষণ করিয়াছ, যে ইনি সত্ত জ্ঞান দারা অদৈতানন্দ সিন্ধুতে নিমগ্ন তিনি এমহত্তর প্রবন্ধ বিষয়ে কিরুপে প্রবৃত্ত হইবেন।

### শঙ্করোক্ত<del> হত।</del>মলকাচার্যোর পূর্বার্ব্তান্ত।

পদ্দাদ গুরুবাক্য শ্রবণে সংশ্যাবিট মনে বিনয়াম্বিত হইয়া জিজ্ঞাসা করিলেন, গুরো, শ্রবণাদি বিনা ইহাঁর কি প্রকারে জ্ঞানোৎপন্ন হইল। গুরু কহিলেন, রতান্ত শ্রবণ কর, পূর্বে কোন সিদ্ধ যমুনা স্রোভস্বতী-তীরে কুটীরে অবস্থিত হইয়া কালাতিপাত করিতেন। তিনি বিরক্ত শ্রোতজ্ঞান— সম্পন্ন, অক্ষতৎপর, যোগসিদ্ধ ও তপঃসিদ্ধ এবং বিদ্যা– সিদ্ধ ছিলেন। এক দিবস কোন আক্ষণতনয়া স্বীয় শিশুপুত্র কোড়ে লইয়া স্থানার্থিনী সেই স্থানে সমাগতা হইলেন। এবং উক্তমহাত্মার সমীপ্রতা হইয়া বালকটী তদন্তিকে রাথিরা কহিলেন, মুনে, ক্ষণকাল শিশুকে রক্ষা করিবেন। ইহা কহিয়া সখীগণ সমভিব্যাহারে স্নানজন্য অন্য ঘাটে গমন করিলেন। ইতিমধ্যে বালক চাঞ্চল্য স্বভাব বশতঃ নদীতে পতিত হইয়া ত্যক্ত-প্রাণ্ট্রাছে, মুনি তাহা অবগত नरहन । विश्वनिक्नी ज्ञानकियानमारन मधीनगरङ मिएबत কুটীরান্তিকে প্রত্যাগতা হইয়া শিশুকে গতাস্থ দেখিয়া শোকাকুলা বিহ্বলা বিলাপ করত স্থীগণ সহ উচ্চঃম্বরে হাহাকার করত ক্রন্দন করিতে লাগিলেন। দিদ্ধ ভাঁহাদের অবস্থা সনদর্শনে ও রোদন প্রাবণে করুণারসাদ্রিত হুইলেন। কোন উপায় না দেখিয়া যুক্তিসহকারে যোগ দারা আপন শরীর পরিত্যাগ করিয়া বালকের হৃত কলেবরে প্রবেশ করিলেন। বিপ্রতনয়া শিশুকে সুপ্তোখিত-প্রায় অবলোকন করিয়া সীমামিত হর সম্পন্না ও আনন্দোৎফ্লমনা হইয়া বালক लरेया मशीमाप्त मञ्ज चल्यान शक्या क्रितालन, रेनि स्मरे দিন্ধ জ্ঞানিগণ-শ্রেষ্ঠ হস্তামলক নাম প্রাপ্ত হইয়াহেন। বাম-দেব সদৃশ ইহার শ্রবণ বিনা জ্ঞান, ইনি পূর্ব্বাভ্যাসবশে সিত্র, এবিষয়ে শঙ্কার অবকাশ নাই। সমস্ত বেদান্তের বার্তিক করণে ইঁহার বিলক্ষণ দামর্থ্য ইহা অবগত আছি কিন্তু এপ্রবৃত্তিতে কোন মতে অভিকৃচি জন্মিবে না।

স্বরেশরের নৈদ্ধর্ম্যাসিদ্ধ প্রন্থ নির্ম্মাণ। ভাষ্যকার কহিলেন। সর্ব্যবিং স্থ্যবেশ্বর ভাষ্যে বার্ত্তিক করণে সর্ব্যতোভাবে ক্ষমতাবান্। তৎকৃত সদ্বার্ত্তিকে তোমাদের ক্লচি হইতেছে না।
প্তরাং যাহা অনেকের অনভিমত তাহা আমি কিপ্রকারে করিব। পদ্মপাদ প্র ভাষ্যে এক নিবন্ধান কক্লন,
বার্ত্তিক কর্ত্ব্য বিহিত হয় না, যেহেতু পূর্ব্বে এবিষয়ে
সুরেশরকে প্রতিশ্রুত হইয়াছি। যদিচ তিনি না কক্লন্ তথাপি
আজ্ঞা প্রদত্তা হইয়াছে, অন্যে তাহা কিপ্রকারে করিতে
পারেন।

শঙ্কর শিষ্যগণকে এ প্রকার আদেশ করিয়া নির্জ্জনে উপবিষ্ট হইয়া সুরেশ্বকে আহ্বান করিয়া কহিলেন, সুরেশ্বর তুমি ভাষে বার্ত্তিক করিবা না, সকলে কছেন তিনি (অর্থাৎ তুমি) পূর্বকাণ্ডে(১) কুশল ভাষ্যের বার্ত্তিকে অন্যথা ব্যাখ্যা করিবেন। চিৎসুখাদি তোমাকে এরূপ কহিয়া থাকেন, যে তোমার সন্যাস সমত নয় ইত্যাদি শ্বরণ কর। তুমি অত্যে ত্রন্ধাদৈ চপর কোন গ্রন্থ স্বয়ং রচনা করিয়া অবলোকন করাও, যাহাতে সকল্কের শ্রত্যয় জন্মে, এবং তোমার অন্তর্বর্তী ভাব প্রকাশ হয়। সুরেশ্বর সর্বশাস্ত্রবেতা সুকবি গুরুর আদেশে সমাদিট হইয়া আজ্ঞাপালনে যত্ন তৎপর হই-লেন। নিক্ষ র্গোচরা নৈক্ষ্যাসিদ্ধ গ্রন্থ প্রস্তুত ও সংশো-ধন করিয়া গুরুর পদান্তিকে অর্পণ করিলেন। ভাষ্যকার উক্তগ্রন্থ পূর্ব্বাপর বিভাগ-ক্রমে নিরবদ্য (অনিন্দিত) সমালোচন ও সমীক্ষণ করিয়া অত্যন্ত হর্ষযুক্ত হইয়া আনন্দ-প্রফুল্ল মনে সকল শিষ্যবর্গকে অবলোকন করিতে দিলেন। ভাঁহারা সকলে গ্রন্থ অন্যোপান্ত পর্য্যবেক্ষণ করিয়া গ্রন্থমধ্যে

<sup>্</sup> ১ কর্মকাণ্ড।

কর্ম্মের গন্ধমাত্র প্রাপ্ত হইলেন না, অন্য কর্ম্মের তো কোন কথা নাই, অহুং ত্রন্ধান্মিবান বাক্য উক্ত হইয়াছে, চিস্তাদি রহিত কার্য্যশূন্য সহজভাব নিবি কম্প-স্বভাব ত্রন্ধ-স্বরূপ কথিত দৃষ্টি করিয়া গ্রন্থ নির্দোষ ও সুরেশ্বর যথার্থ তত্ত্ববিৎ বিচার করিলেন, এবং স্থরেশ্বরকে সর্বশ্রেষ্ঠ উৎক্রট গ্রন্থকর্ত্তা স্বীকার করিয়া মান্য করিলেন।

সুরেশ্বে ইহা বিচিত্র নহে স্বরং ত্রন্ধা শঙ্করের সাহা– ষ্যার্থ অবতার, এজন্য আচার্য্য সর্বজ্ঞ তাহাকে সুরেশ্র নাম প্রদান করিয়াছেন, শস্তু আদেশে প্রথম গৃহস্থ ইইয়া তদ্ধরক্ষাপুরঃসর কর্মকাণ্ড বিস্তার করিয়াছিলেন। পরে সন্নাস গ্রহণে সর্ব্ব কর্ম্ম সংন্যাস করত ত্রন্ধাত্মাদ্বৈতপর হইয়াছেন, শঙ্করের প্রিয় ছিলেন। সুরেশ্বর যাহা কহিয়াছেন, তাহাই প্রামাণ্য অন্যথা করণের সাধ্য কাহার ছিল না, এবং নাই।

অবশেষে ভাষ্যকার শিষ্যগণকে কহিলেন, আমার সম্যক চিরাভীষ্ট ভাষ্যে বার্ত্তিক হয় তাহা হইল না। ইহা কহিয়া ভুক্তিন্তব রহিলেন। তথন স্থরেশ্বর বার্ত্তিকে বিম্নকারী-গণের প্রতি উক্তি করিলেন, সকলকে কহিতেছি, ভাষ্যে वार्डिक काइ। द्वा कर्डवा नय़, यमािश क्वर जारम वार्डिक করেন তাহা অবনি মণ্ডলে প্রচার হইবে না।

সুরেশ্বর এপ্রকার অভিশাপ প্রদান করিয়া সময় প্রাপ্ত হইয়া বিনীত ভাবে গুরুকে নিবেদন করিলেন, খ্যাতি বা লাভাভিলাবে এ নিবন্ধ করি নাই, শ্রীমদাচার্য্যের আজ্ঞা অলঙ্ঘনীয়া এজন্য ইহা কৃত হইয়াছে। লোকের পার্হস্থ্যে

যে স্বভাব থাকে, তাহা জ্ঞান বৈরাগ্য যুক্ত হুইলে সম্ভব হয় না। ইহা অন্যথা অতিপ্রসঙ্গ বলিতে হয়। বাল্যকালের বালত্ত ভাব যৌবনে থাকে না, সেরূপ অজ্ঞানাবস্থার যে স্বভাব তাহা কি জ্ঞানাবস্থায় থাকিবার সম্ভব, তাহা কথনই থাকে না। অন্যথা স্বীকারে মানবরন্দের শাস্ত্র জন্য বোধ ব্যর্থ হয়। গৃহির মন বস্কে ও ভিক্ষুর মন মোকে নিরভ,তজ্জন্য স্বভাবের নিয়তি কালত কখনো নহে। আমি আপনকার পাদপদ্ম অবলম্বন করিয়া সংন্যাস গ্রহণ করিয়াছি, এবং তত্ত্বোপদেশে যথার্থ স্বাত্মতত্ত্ত্তান প্রাপ্ত হইয়াছি। ইতঃপর আমার বুদ্ধি প্রভুর জীচরণসেবনে অনুরত হইয়াছে। ইহা কহিয়া স্থরেশ্বর উপরত হইলে, গুরু প্রসন্ন মনে ভাঁহাকে কহিলেন, বৎস, সত্য কহিয়াছ, তুমি যথার্থ আমার আজ্ঞ। পালক। তুমি তৈভিরীয়ক ভাষ্যেও বিরহদারণাক ভাষ্যে স্থন্দর রূপ বার্ত্তিক নির্মাণ কর। এ নিবন্ধদয় প্রস্তুত করিয়া ক্তিত্ব লাভ কর। আমার এই বাক্য স্মরণ রাখিবা পূর্ব্ববৎ বিশ্বশঙ্কা করিবা না।

স্বরেশ্বরের অঞ্তিভাষ্যধ্যে বার্ত্তিক করণ ও অন্যান্য শিষ্যগণের ভাষ্যে পৃথক্ পৃথক্ নিবন্ধ করণ।

সুরেশ্বর ঐতি রুর অনুজ্ঞা শিরোধার্য্য করিয়া পূর্ব্বোক্ত শ্রুতিভাষ্যদ্বয়ে বার্ত্তিক পুস্তুত করিয়া শঙ্কর শুরুর নয়ন-গোচর করিলেন। ভাষ্যকার তাহা প্রসন্ন অতি গন্তীর পদবাক্যার্থ স্থন্দররূপ বিচার পুরঃসর সমবেক্ষণ করিয়া দীমামিত হর্ষ প্রাপ্ত হইলেন। সনন্দনও গুরুবাক্যানুসারে শারীরক ভাষ্যে অর্থগর্ভিতা
টীকা করিয়া গুরুকে দেখাইলেন। শহ্র ভাষা সমালোচন করিয়া সুরেশ্বরকে কহিলেন, এ পঞ্চাস্যচরণা টীকা
অধিক প্রচার হইবে না, তত্রাপি ব্রেহ্মনিষ্ঠ স্পাট যে চারিটা
সুত্র ভাষা অপ্রচার রহিবে। ভাষ্যকার পুনর্কার একান্তে
সুরেশ্বরকে কহিলেন, সুরেশ্বর, তুমি প্রারক্ত কর্মবশে পুনর্কার বাচস্পাতি পণ্ডিত হইয়া আমার প্রিয়ভাষ্যের টীকা
করিবা, সেই টীকা বার্ভিক খ্যাতি প্রাপ্ত হইবে।

এন্তলে প্রারক্ত কর্মবশে দেহান্ত ইইবার যে প্রদাস তাহা অনেকে অসঙ্গত বোধ করিতে পারেন কারণ প্রারক্ত বর্ত্তমান শরীর পোষক মাত্র হয়; কিন্তু ইহাতে বিবেচনা করিতে ইইবে, যে ইঁহার ভাবী শরীর পর্যান্ত দীর্ঘ প্রারদ্ধ হিল, তজ্জন্য ভাষ্যকার সর্বজ্ঞ এরূপ অনুজ্ঞা করিয়াছেন, যেমত ভরতের তিনজন্ম ও বামদেবের হুই জন্ম লইয়া দীর্ঘ প্রারদ্ধ ছিল।

ভাষ্যকার সুরেশ্বরকে এ প্রকার আশ্বাসিত করিয়া ভাবী রভান্ত কহিয়া আনন্দগিরি প্রভৃতি অন্য অন্য যতিরন্দকে আজ্ঞা করিলেন, ভোমরা সকলে স্ব স্ব রুদ্ধানুসারে সূত্র ভাষ্যাদি ভাষ্যে ত্রন্ধতৎপর নিবন্ধ নির্মাণ কর। আনন্দগিরি-প্রমুখ বুখগণ গুরুর আজ্ঞা প্রাপ্ত হইয়া ত্রন্ধাদৈভাষ্যে প্রস্তুত ভাসক গৃঢ়ার্থাববোধক নিবন্ধ স্থৃত্র ভাষ্যাদিভাষ্যে প্রস্তুত করিলেন। আনন্দগিরি স্বর্কুত টীকা গুরুকে সমালোচন করিতে দিলেন। ভাষ্যকার তাহা পর্য্যবলোকন করিয়া মুদান্বিত হইয়া কহিলেন, আনন্দগিরে, তুমি ধন্য ক্কৃতার্থ হইয়াছ। পরে চিৎসুখাদি বেদান্তে সংনিবন্ধ করিয়া সাদরে গুরুকে দেখাইলেন, এমতে সকল শিষ্যের পৃথক্ পৃথক্ নিবন্ধ হইবার ভাষ্যের টীকা অনেক প্রকার হইল।

যতীশ্বর জনগণের মোক্ষ হেতু আগ্রহ হইয়া স্বরং শ্রেত-বিষয়-বিচার-গর্ভিত ভাষ্যবর্গ দ্বারা উপায় নির্দ্ধারণ করিয়া পুনঃ সুজনরন্দের হিত মানসে স্যুক্তি বার্ত্তিক নিবন্ধ আদি প্রচার করাইলেন। জিজ্ঞাস্থ বেন্ধপরায়ণগণ সকলে মিলিত হইয়া অতি গহন পদার্থবেদান্ত স্থ্র ভাষ্য দ্বারা সতত বিচার করতঃ অনুভবসিদ্ধ বিষয়ে বার্ত্তিকাদি অবেক্ষণ করিয়া বুদ্ধি-যোগে অমল-সুখ পরমাত্মা বস্তু অবগত হইবেন।

ইতি শ্রীশঙ্কর-বিজয়-জয়ন্তী গ্রন্থে ভাষ্য প্রক্ষ নির্মাণ নাম দ্বাদশ সর্গঃ ॥১২॥

#### ় ত্রোদশ সর্গ।

#### পদ্মপাদ যতির ভীর্থযাত্রার্থ গমন।

এক সময় পদ্মপাদ যতিবর শ্রীশঙ্করাচার্য্য গুরু সরিধানে উপস্থিত হইয়া ভক্তিসহকারে বদ্ধপুটাঞ্জলি হইয়া সবিনয়ে প্রার্থনা করিলেন, ভগবন্, করুণাসিন্ধো, স্থামির শ্রীচরণাযুক্ত সমাশ্রেয় করিয়া আমি ক্তার্থ হইয়াছি,ইহার সংশয় নাই;কিন্তু মধ্যে মধ্যে আমার অন্তঃকরণে তীর্থাত্রার সঙ্কপো উদয় হয় পরস্ত গুরুপাদপদ্ম পরিত্যাগে মনে উৎসাহ জ্বো না, যদি

সে সক্ষপে নির্ত্তি নিমিত্ত শ্রীমুথের আজ্ঞ হয়, তবে তীর্থ-যাত্রা হইতে নির্ত্ত হইয়া সত্ত্র শ্রীগুরুচরণ-সন্নিধানে সমাগত হই।

শঙ্করাচার্য্য পদ্মপাদের বিজ্ঞপ্তি শ্রবণ করিয়া কহিলেন, পদ্মপাদ, তুমি উৎকৃষ্ট অনুষ্ঠান করিয়া হ বটে, কিন্তু যাত্রার বিক্ষেপ কারিত্র বিচার কর নাই। প্রাতে উত্থান করিয়া গমন, মধ্যাক্লে ক্মাদির পূপীড়ন, কারিক শ্রম জন্য বস্তুর অনভ্যাস, সমাধির অবসর কোথা হইবে। তবে, সে যাত্রামধ্যে সৎসমা-গমের সম্ভবতা আছে, গুরু ক্ষেত্র ভাঁহার চরণ যুগল সলিল, ও উপদেশজনিত দৃষ্টি দেবদর্শন উক্ত হইয়াছে।

সনন্দন শুরুবাক্য শ্রবণ করিয়া পুনর্বার নিবেদন করিলেন, গুরো, প্রভু যাহা আজ্ঞা করিলেন, তাহা সত্য কিন্তু
তীর্থঘাত্রা বিনা আমার চিতের যে অতি তীত্র। উৎর্কণ্ঠা,
তাহা শাম্য হয় না। যাহার ছংংপলে শ্রীগুরু বিরাজ মান্
তাহার সর্বাদা গুরুদর্শন হয়, মনুষ্য দৈবযোগে স্থগহঃখ
ভোগ করে, ত্রন্থানন্দে নিমগ্ন সজ্জন রন্দের সর্বাদাই সমাধি
হইয়া থাকে।

ভাষ্যকার শিষ্যের এরপ বাক্য শ্রবণ করিয়া কছিলেন, সনন্দন, ভোমার এ বিষয়ে যে আগ্রহ, তাহা আমি নিবারণ করি না, বক্তব্য এই যে সজ্জন সঙ্গে গমন কর্ত্তব্য, যে হেতু তাঁহারা সংখ্ঞাদ হয়েন, নিজানন্দে নিমগ্ন সন্তগণ সমস্ত সন্তাপ নিরাস করেন্।

সনন্দন এপুকার গুরুবাক্য প্রবণে লকান্ত্তু জ্ঞানে শ্রীগুরুচরণে বিধিবৎ পুণাম করিয়া সশিষ্য তীর্থযাত্রাথ প্রস্থান করিলেন। আত্মারাম বিদয়র শক্কর, সুরেশর পুভৃতি
শিষ্যগণে সমারত হইয়া শৃঙ্গশিখারে অবস্থিতি করত কিয়ৎ—
কাল অতি বাহিত করিলেন।

শঙ্করের জননীসমীপে গমন ও মাতার মোক্ষার্থ শিবগণ আহ্বান ও
বিসর্ক্তন ও বিষ্ণুস্ততি।

এক সময় একান্তে সমাধিস্থিত শঙ্কর আপন জননীর চিন্তা অবগত হইয়া তৎক্ষণাৎ যোগশক্তি দ্বারা আকাশ-বস্মে জননীর পাখে সমুপস্থিত হইলেন। মাতাকে দক্ষর্শন করিয়া দানন্দে পুণাম করিলেন, জননী ও চিরদিনান্তে প্রিয়তম পুত্র প্রাপ্ত হইয়া স্কুতমুখাবলোকনে মনোগত সন্তাপ সকল বিস্মৃত হইয়া হব সম্পন্না ও প্রমোদিতমনা পুত্রকে সম্বোধন করিয়া কহিলেন, পুত্র, তুমি কুশলী বতিরূপধারী তোমাকে চাক্ষ্য দেখিলাম, এ আনন্দের দীমা নাই, এ অবস্থাতে তোমার দর্শন হল ভ। তোমার অদর্শন জন্য যে হুঃখ তাহা অদ্য বিনাশিত হইল। এ স্বপ্নাবস্থা কি জাগ্রৎ আমার অনুভূত হইতেছে না। যাহা হউক, এইক্ষণে আপন মনোগত ভাব তোমাকে কহিতেছি, বৎস, ইদৃশ জীর্ণ কলেবর আর বহন করিতে পারি না, যথাশাস্ত্র ইহার সংস্কার করিয়া সদ্গতি প্রাপণ করাও। শঙ্কর মাতার বাক্য শ্রবণ করিয়া ত্রন্ধাত্মা-দ্বৈতজ্ঞান উপদেশ করিলেন। তিনি ব্রহ্মজ্ঞান শুনিয়া কহি-লেন, পুত্র, ইহাতে আমার প্রবেশতা ও অবগতি হয় না, তথন শঙ্কর বিবেচনা করিয়া ভগবান্ শন্ভুর স্তুতি করি-লেন। বিশ্বাথ সম্ভূষ্ট হইয়া তৎক্ষণে নিজ প্রমথগণ প্রেরণ

করিলেন। শকর-মাতা প্রমথগণকে পিনাক ত্রিশূলপাণি ভস্মবিভূষিত কলেবর, ত্রিনয়ন, জটাজুট-মণ্ডিত-মন্তক দর্শন করিয়া পুত্রকে কহিলেন, বৎস, শিবালয় আমার ইউ নয়, আমি সে স্থানে গমন করিব না। প্রমথগণ সত্তর শস্তুলোকে গমন করুন। আমার ইউ প্রাইরি শশ্বচক্রগদাক্তপাণি, বন-মালা-বিভূষিত, প্রীবংশনাভাষিত, পীতায়য়, প্রীবংশ, ক্ষণ আমার আণবল্লভ। শক্ষর জননীর বিষণুভক্তিরসগর্ভিণী বাণী প্রবণে শিবপারিষদগণকে বিসর্জ্জন করিয়া নারায়ণকে ধ্যান করিয়া স্তুতি করিলেন, যাহা প্রবণে বিষণুভক্তি উদয় হয়। অর্থ যথা।

প্রীসংযুক্ত বিষণু নিখিল স্থাবরজঙ্গমের গুরু, বেদের বিষয়, বুদ্ধির সাক্ষী, গুদ্ধ হরি অসুরহন্তা জলশায়ী গদী শখী চক্রী বিমল বনমালাতে স্থিরকৃতি লোকেশ্বর কৃষ্ণ শরণ্য আমার চক্ষুর বিষয় হউন॥১॥

যাহা হইতে আকাশ প্রনাদি এই সমস্ত জগৎ জন্ময়াছে, ও স্থিতি কালে যে মধুসুদন নিজস্থাংশে পালন
করিতেছেন, এবং পুলয় সময় যিনি কলাদারা(১) আপনাতে
সকল সংহরণ করেন সেই বিভু লোকেশ্বর শরণ্য ক্রম্ভ
আমার চক্ষর বিষয় হউন ॥ ২ ॥

পুবরমতি(১) সকল পুথম যম নিয়মাদি দ্বারা পুাণারামাদি নিয়মে চিত্ত রুদ্ধ করিয়া সকল বিলয় করত হৃদয়ে যে মায়া-বিকে দর্শন করেন, সেই লোকেশ্বর শ্রণ্য ক্ষণ আমার চক্ষুর বিষয় হউন॥৩॥

১ অংশ ছারা।

যিনি ধরাবেদন(১) রূপে পৃথিবীতে অবস্থিত হইয়।
নহীমগুলকে নিয়মন করিতেে∠ন, আর ঘমনিয়মাদি দ্বারা যে
জগতের বেদন অমল ঈংর সমস্ত নিয়ন্তা মুনিস্থরনরগণের
ধের মোক্ষদাতাকে জানা যায় সেই লোকেশ্বর শরণা কৃষ্ণ
আমার চক্ষুর বিষয় হউন॥৪॥

ইন্দ্রাদি দেবর্দ্দ ঘাঁহার বলে দৈত্যগণকে জয় করেন, ও 
বাঁহার ক্তি(২)বিনা কৃতি বিষয়ে কাহারো স্বতন্ত্রতা নাই
ও যিনি অনলাদি বিজয়িগণের গর্বে পরিহরণ করিয়াছেন, সেই লোকেশ্বর শরণ্য কৃষ্ণ আমার চক্ষুর বিষয়
হউন ॥ ৫ ॥

যাঁহার ধ্যান বিনা জনগণ শৃক্রাদি পশুত্ব গতি লাভ করেন ও যাহার জ্ঞান বিনা জন্ম স্ত্যু ভয় প্রাপ্ত হয়েন, এবং যাঁহার স্মরণ বিনা শত শত ক্মিযোনিতে ভ্রমিত হয়েন, সেই বিভু লোকেশ্ব শরণ্য কৃষ্ণ আমার চক্ষুর বিষয় হউন॥৬॥

যাঁহার শরণে সৃশঙ্ক(৩) নিরাতঙ্ক(৪) হয় ও শরণাগতের জান্তি শান্তি হয়, ও যে ঘনশ্যাম ত্রজবালকরন্দের বয়স্য ও অর্জ্জানের শথা ও ভূত সমস্তের জনক স্বয়স্ত্র উচিত-আচা-রিগণের স্থেদাতা, সেই লোকেশ্বর শরণ্য কৃষ্ণ আমার চক্ষুর বিবয় হউন॥ ৭॥

যে সময় জগতের ক্ষোভকারিণী ধর্ম্মের প্লানি উপস্থিত। হয়, তথন লোকস্বামী বিভু প্রকটিতবপু হইয়া দেভু(৫)

১১ পৃথ্বী জ্ঞান। ২ কর্ম। ৩ ভয় মৃ্ছ্চ।

৪ ভয়হীন। ৫ পার, উত্তরণ পথ, সঁকো।

রক্ষা করেন, আর সজ্জনগণেতে অধীত বেদ বাক্যে অধি-গমন করেন, সেই লোকেশ্বর শরণ্য আমার চক্ষুর বিষয় হউন ॥৮॥

অধিলাত্মা নারায়ণ বেদবিস্তৃত-গুণ এ প্রকার শঙ্কর কর্তৃক আরাধিত হইয়া মাতৃমোক্ষার্থ চিন্তিত যতিবরের সন্মুখে শ্রিযুক্ত ও স্বীয়গণেতে আরত শৃঞ্চক্রগদাপদ্মধারী পীতায়র বনমালা কেণ্ডিত ভৃগুপদাঙ্কে লাঞ্ছিত(১)বক্ষ, ছল্যানান মকরকুগুলাভাতে ক্ষুরৎ-জ্যেতি-পগুযুগল, মুকুট-কীরিট-বলয়াঙ্গদ-বিভূবিত-কলেবর, চরণমরোজ-বিরাজিত-রত্নাঞ্জর(২) কিঙ্কিনী(৩)জাল-মাল-বেফিত-কটিদেশ, নব-ধারা ধর(৪)রুচি(৫)রুচির(৬)কলেবর, মিত(৭)মের(৮)-ইন্দীবর(৯)বদন, পুগুরীক(১০)নয়ন-যুগল, কারুণ্যরসা-ভিভূত, অতি প্রসন্ম আনন্দরূপ আবিভূতি হইলেন। শঙ্কর যতীশ্বর যজ্জেশ্বর শ্রীকৃঞ্চকে সাক্ষাৎ দর্শন করিয়া ভক্তির বাদ্রিত হইয়া পুনর্বার স্তৃতি করিলেন।

স্ফির পূর্বে প্রকৃতি পুরুষ অদ্বয় শরীর ছিলেন, চিদাভাসরপে আপন মারাতে প্রবিষ্ট হইরা যে মহেশ্বর এই
চরাচর উচ্চাবচ বিশ্ব স্ফি করিয়াছেন, তিনি এই রুষ্ণ
আমার চক্ষুর বিষয় হইয়াছেন, অর্থাৎ চাক্ষুষ দর্শন দিয়াছেন, ইনি জয়যুক্ত হউন।

১ চিহ্নিত। ২ নূপুর। ৩ কটির অভ্যণ, ক্ষুদ্রঘণ্টিকা, সুঙ্গুর।

৪ নূতন মেঘ। ৫ শোভা, কিরণ।

৬ সুন্দর, মনোজ্ঞ, মনোরম। ৭ ইষৎ হাস্য।

৮ বিক্ষিত। ১ নীলপথ। ১০ শুরুপ্র।

বেদান্ত সিদ্ধান্তের বিষয় যে পরত্রন্ধাবৈত নিরাধার, মুনিরন্দ ঘাঁহাকে সম অহত কছেন, ও যিনি স্বীয় ভাসদ্বারা চন্দ্রস্থ্যাদিকে প্রকাশ করিতেছেন, কি আশ্চর্যা সেই দেব
আমার নয়ন বত্মে বিহার করিতেছেন।

বেদ এই অনাদি অধ্যস্ত জড় অখিল জগৎকে প্রথমে নিবেধ করিয়া সিদ্ধান্ত বাক্য দ্বারা পুনর্কার তোমার সহিত জীবজগতের ঐক্য প্রতিপাদন করিয়া কহেন, তুমি সেই স্বামী আমার নয়নপথে বিচরণ করিতেছ।

অনাদি সংসারে পুঞ্জ পুঞ্জ সুকৃতি দার। মনকে জয় করিলে যে হরিতে মোক্ষফলদাত্রী পরা ভক্তি হয়, ও সজ্জন– গণের চিত্ত যে ত্রিভূবনপতি কৃষ্ণ-কলেবরে নিত্য সংযুক্ত সেই মুকুন্দ আমার চক্ষুর বিষয় হইয়াছেন।

ত্রন্ধাদি সুক্ত মতি সকল বৈদিক সদাচার ধর্মেযে আরাধ্য হরির আরাধনা করেন আর প্রকটিত বেদান্ত দ্বারা ঘাঁহাকে জানিয়া এই মায়া উত্তীর্ণ হয়েন, সেই মুকুন্দ আমার চক্ষুর বিষয় হইয়াছেন।

যাঁহার ভয়ে বায়ু বহন করিতেছেন, ও যম যাঁহার ভয়ে সদা ভীত এবং যাঁহার ভয়ে স্থা অগ্নি ভীত ইইয়া তাপ প্রকাশ করিতেছেন, সেই ভয়াতীত বিষ্ণু মুকুন্দ আ্মার চক্ষুর বিষয় হইবাছেন।

ক্রতু(১)বিধিপরায়ণ সুরপতি যজ্ঞ দ্বারা ঘাঁহাকে যজন করিতেছেন, ও যোগ নিপুণগণ প্রতিদিন সমাধিতে ধ্যান করিতেছেন এবং ধীরগণ বিবেকদারা যে নির্মাল জগতের পর অখণ্ডাত্মাকে দর্শন করিতেহেন, সেই মুকুনদ আমার চক্ষুর বিষয় হইয়াছেন।

প্রদান্ত ও স্মৃতিনিবহের তন্নিষ্ঠত্ব তুমি প্রফতি বিরিঞ্চি ঈশ্বর ইন্দু জনক,
পুরাণে তোমাকে সমস্ত জগতের বিবিধ ফলদাত। কহেন,
সেই সর্ববাত্মা মুকুন্দ কুল আমার চক্ষুর বিষয় হইয়াছেন।

শাস্কর-মাতার বৈকুণ্ঠ গমন এবং তাহার মৃতদেহ দাহ তত্রত্য বিপ্রগণ প্রতি শঙ্করের শাপ প্রদান।

যতীশ্বর কর্ত্ত্র এই প্রকার বেদ বাক্যাদি দ্বারা পরমাত্মা কৃষ্ণ সংস্তুত হইয়া সন্মুখিন্সিত প্রবদ্ধাঞ্জলি যতিবরকে কহিলেন, যতিবর, তোমার চিত্ত আমি ঈশ্বরে মারাধী ত্রন্ধ নিগুলে যেখানে অনুতকার্য্যকারিণী মারা নাই সেই কেবল আত্মাতে অশ্বলিত স্থিতি প্রাপ্ত হইয়াছে। তুমি অদ্বৈতমার্গ প্রিক্ষার ক্রিয়াছ, আর ভ্রমহীন বুদ্ধিতে বেদার্থ সমা-লোচন করিয়া যে প্রধান ভাষ্য রচনা করিয়াছ তাতা জিজ্ঞাস্থগণ মধ্যে প্রচার হইবে। তোমার জননী এই স্বভদ্রা সতী আমি প্রমেগ্র বাস্থদেবে রতা এবং ভক্তিযুক্তা, বিমান আবোহণ করিয়া আমার সঙ্গে আমার সুখপ্রধান ধামে গমন করুন। নারায়ণ এই বাক্য কহিলে ভিক্ষ্-জননী তৎক্ষণে জরাযুক্ত মনুজ দেহ পরিতাাগ করিয়া দিব্য রুচির শরীর ধারণ করত বিষ্ণৃােণের সহিত স্থান্র বিমল বিমানে সমারোহণ করিলেন। তখন সতী পুত্রকে কহিলেন, হে মহানুভাব, তুমি কুভার্থ ধন্য ধন্য পুত্র ইহলোকে স্বার্থ করিলে আমি তোমা হইতে ইন্ট লোকে গমন ক্রিলাম। ইষা কহিতে কহিতে শ্রীমধুস্থদন লক্ষ্মীও গণ বিমান সহ অন্তর্ধান হইলেন। শঙ্করার্য্য আপন জননীকে বৈকুঠে হরি সান্নিধ্য প্রাপণ করাইয়া স্বর্থ সেই অঙ্গনে স্থিত হইয়া মাতার ত্যক্ত কলেবর সংস্কার করিতে বাসনা করিলেন। বন্ধ-বর্গকে আহ্বান করাতে সকলে নেই স্থানে সমাগত হই-লেন। তাঁহার। স্বপ্রকল্পিত দোবে ভাষ্যকারকাকে নিন্দ। করিলেন, কিন্তু ভাষ্যকারের প্রার্থনামতে আগ্ন প্রদান করি-লেন না। অনন্তর শঙ্কর যতীশ্বর স্বয়ং কাষ্ঠ সঞ্চয় করিয়া সম(১) হীরে লইর। আপন দক্ষিণ বাহু মন্থ্য করিলেন। তাহা হইতে অগ্নি নিঃস্ত হইল। সর্বাশক্তিমান সেই অগ্নিতে মাতার ত্যক্ত দেহ দাহ করিলেন, এবং তত্ত্য বন্ধু বিপ্রগণের প্রতি অভিশাপ প্রদান করিলেন, তোমর। বেদামি বহিচ্চ শূদাচার ভিক্ষাশূন্য সংন্যাসী হইবা তোমাদের গৃহোপকও(২) শাশান হইবে।

শঙ্কর বিপ্রগণকে এরপে শাপ প্রদান করাতে অদ্যাবধি দে স্থানে দ্বিজগণ বৈদহীন বি<sub>ন্ন</sub>শূন্য আদ্ধান বাক্যমাত্র রহি— রাভেন; পরম হং সকে অবহেলন করিবার এই ফল ভাঁহা– দের প্রকাশ হইয়াছে। তদনন্তর শঙ্কর যোগশক্তিতে শৃঙ্ক– পর্বতে গমন করিলেন।

ইতি শ্রীশঙ্কর-বিজয়-জয়ন্তী প্রন্থে শঙ্কর মাতার হরি-ধাম গমন নাম ত্রয়াদশ সূর্গ্য ১৩ ॥

क्ला २ शृट्द नभी १।

# ठ जू किया मर्ग।

#### সনন্দনের ভীর্থযাতা বিবর্ণ।

मनन्त भि अकृत जनुष्ठालक इहेशा ठीर्थ याजारर्थ गमन , করিলেন। নানাক্ষেত্র সরিং দেবায়াতন দর্শন করত তত্তং-স্থনে যথাযোগ্য স্থানদানপূজাদি ক্রিয়া পম্পন্ন করণান্তর স্বান্নভূতি রসাননে স্থিত হইয়া সুখস্বচ্ছনে বিচরণ করিতে লাগিলেন। ক্রমে ক্রমে দক্ষিণদিকে গমন করিয়া অগস্তা মুনির নিষেবিত কালন্তীশ্বর শিবলিঙ্গ দর্শন ও তত্রত্য জলা-শয়ে অবগাহন এবং মানদে ভাব কুস্তম দারা শন্তার অর্চনা করিয়া স্তৃতি করিলেন। সে স্থান হইতে কাঞ্চীক্ষেত্রে যাত্রা করিয়া দেখানে বিধনাথের পূজা করণানন্তর তৎসমীপে রমাকান্তকে স্তব করিলেন। তাহার পর পুগুরীক পুরে উপ-স্থিত হইলেন, যে স্থানে মহেশ্ব স্বয়ং যোগিগণে সমার্ত হুইরা সানন্দে নৃত্য করেন, সেখানে তত্ত্তা মানবর্দ্দকে লিজ্ঞানা করিলেন, এখানে কোন হীর্থ। তাহারা প্রত্যুক্তি করিল, এস্থানে শিবগঙ্গা বিখ্যাতা গঙ্গাতীর্থ ইহা কহিবা-মাত্র তংক্ষারে পজা সরং সমাগতা হইয়া স্থিতা হইলেন। তত্রস্থ জনগণ শিবগঙ্গা শিবগঙ্গা নামোচ্চারণ করিতে লাগিলেন। যতিবর স্বয়ং প্রত্যক্ষ এই আশ্চর্য্য ব্যাপার অব— লোকনে বিষয়াপন্ন ও ভক্তিভাবে আনন্দে পূর্ণিত হইলেন, এবং শিবগঙ্গাতে স্থান ও মহাদেবের অচ্চ-না করিয়া শিব-সন্নিধানে ধ্যানাবলম্বনে স্থিত হইলেন। অনন্তর সে স্থান হইতে রামেশ্বরে যাত্রা করিলেন। পথিমধ্যে কাবেরী প্রাপ্ত

হইরা দর্শন স্থান প্রণতি স্তৃতি করণান্তর আপেন মাতুলের দর্শনাভিলাষী হইয়। সশিষ্য মাতুলালয়ে প্রবেশ করিলেন। তাঁহার মাতুল চির্দিনাতে ভাগিনেয় যতিকে সমাগত দেখিয়া অতীব হর্ষপ্রাপ্ত হইলেন। তাঁহার অগেমন বার্ত্তা শ্রবনে বন্ধুবান্ধবগণ আগত হইয়া কেহ দেখিয়া রোদন করি-লেন, কেহ আনন্দে হর্ষ্ত্রক বাক্য দ্বারা প্রমোদ প্রকাশ করিলেন, এবং পরস্পার নানা প্রকার সদার্তাতে প্রবৃত্ত হইলেন। তন্মধ্যে কেহ গার্হস্য ধর্মের প্রসংশা কেহ কেহ সন্ন্যাসের মহত্ত্ব কীর্ত্তন করিলেন। কোন কোন ব্যক্তি যুক্তি-দ্বারা সংন্যাস ধর্মের মুখ্যত্ব প্রতিপাদন করিলেন। পত্মপাদ কহিলেন গৃহস্থাশ্রমী ধন্য, সর্বাশ্রমী বাহার পূজনীয় দেবরুক ও পিতৃগণ এবং বোগিভিক্ষ্, দকলে যাহার আশাযুক্ত হইয়া তাহার স্থায়িত্ব প্রার্থনা করেন। অতিথিসেবা যে উৎকৃষ্ট-ধর্ম, তাহা গৃহস্থের স্বলভ। অতিথিগণ পূজা প্রাপ্ত হইয়া ভ্রমণজন্য ক্লেশ অপনোদন করত বিশ্রাম ও স্বাস্থ্য লাভ করেন, ইহাতে মমুধ্যেরতে৷ কথা নাই, পশু পক্ষী প্রভৃতি সকলেই গৃহিগণের প্রত্যাশাপর। গৃহাপ্রমে সকল আশ্রমের ধর্ম সাধন সম্পন্ন হয়, অতএব গার্হস্ত সর্কাশ্রেস্ঠাশ্রম, অতি উৎকৃষ্ট, যাহাতে পঞ্যজ্ঞ দারা দেব ঋষি পিতৃ নর ঈশ্বর সর্বাদা, পরিতৃপ্ত হয়েন ইহাতে চুইলোক রক্ষা হয়।

সনন্দন এই প্রকার ধর্ম ব্যাখ্যান ও উপদেশ করিয়া মাতুলীয় ভবনে দশিষ্য ভিক্ষা করিয়া সেই স্থানে অবস্থিত হইলেন। তাঁহার মাতুল কর্মাঠ ছিলেন, পদ্মপাদকে জিজ্ঞাদা করিলেন, সনন্দন, তোমার শিষ্যের পাথে কোন গ্রন্থ দৃষ্ট হটতেতে। সনন্দন কহিলেন, অধুনা আমি বেদান্তসুত্রের ত্রন্ধ তংপর ভাষ্যে টীকা করিয়াছি, এ সেই টীকা। **মাতুল** কহিলেন, ইহা আমাকে অবলোকন করিতে দেহ। পদ্মপাদ অতি হর্ষে সত্ত্বর তাহা মাতুলকে অর্পণ করিলেন। তিনি গ্রন্থ-পর্য্যবেক্ষণ ও সমালোচন করিয়া অপ্রমিত সম্ভোষ প্রাপ্ত হইয়া অনেক প্রসংশা করিলেন : কিন্তু তল্মধ্যে প্রভাকরের মত দৃঢ় যুক্তি দার৷ নিরস্ত দেথিয়া তাঁহার চিত্ত-ভূমিতে মংসর(১) বীজ অঙ্কুরিত হইল, তাহা কাপট্য ধুলিতে প্রজ্জ্ব(২) কবিরা অন্তরে মাৎসর্য্য আর বাহ্যে সাধুবদাচরণ করতঃ পত্মপাদকে কহিলেন, ভূমি এই ক্ষণে তীর্থপর্যাটন করিবা পুস্তক সঙ্গে লইয়া ফিরিবার কি প্রয়ো**জন** ? গৃহে রাখিরা বিচরণ ও রামেশ্বরে গমন কর। উদার **স্বভা**ব পদ্মপাদ তাহার বৈপ্রলম্ভ্য(৩) ও কৌটিল্য(৪) অভিসন্ধি(৫) উপলব্ধি না করিরা মাতুলবাক্যানুসারে গ্রন্থ ভাঁহার গৃহ-ন্যস্ত করিয়া শিষ্যগণ সমভিব্যাহারে তীর্থস্থানে প্রস্থান করিলেন। প্রস্থান সময়ে পদ্পাদের বামনেত্র ক্ষুরণ এবং সন্দুৰ্খ উচ্চ ছিক্কন(৬) হুইল তিনি সে সকল গণনা ও ভাষী শোচন। না করিয়া হহির্গত হইলেন।

পদ্মপাদ গমন করিলে ভাঁহার বাতুলবৃদ্ধি স্বাতুল স্বীয়ান্তঃকরণে প্রন্তের বিষয় বিশেষ রূপ সমালোচন করিয়া উগু(৭) সুপ্ত মৎসরবীজের শাখা পল্লব বিস্তার করিয়া ফল প্রকাশ করিলেন। তাহার বিক্ষিপ্ত চিত্তে এরূপ বিবেচনা

১ পবের শুভ ক'র্ম রেম, পরত্রকাত:তা। 👤 হ অফ্রিন্ড, গুপ্ত ও বঞ্চনত।। ৪ কুটিলত।। ৫ উদেদণ।় ৬ হঁ।চি।

৭ কু তবপন, বোনা।

উদিতা হইল, এ গ্রন্থ লোক মধ্যে প্রচারিত হইলে আমাদের গুরুর পক্ষ এককালে সমুৎসন্ন(১) হইবে, ইহার সংশর নাই। এ গুরুমতহাতক গ্রন্থ রক্ষণীয় নয়। যদি গুরুর পক্ষ বিষষ্ট হইল, তবে ইহার পর অনর্থ কি? অধুনা এই এক মাত্র গ্রন্থ হইয়াছে, ইহা নট হইলে আমাদের পক্ষের অরাতি নিপাত হইল; কিন্তু ইহার পর লোকে প্রচার হইলে আর নাশ করা সাধ্যায়ত্ত নছে। যেমত নবজাত কোমল পাদপ হুই অঙ্গুলীতে ধরিয়া ছিন্ন করা যায়, কিন্তু কালবিলম্বে বৰ্দ্ধিত হইলে বহু কুঠারাঘাতেও নিপাতন সাধ্য নহে। অভএব এইক্ণেই বিহিত উপায় কর্ত্তব্য । স্বন্প উপায় দ্বারা মহান্ শত্রু জয় মস্ত্রণার ফল,অতএব ইহাকে অনল যোগে ভস্মীভূত করি। ইহা নম্ট হইলে গুরুপক্ষের অরাতি(২) নিমূ'ল হইল, কিন্তু এবিষয়ে কিঞ্চিৎ বিবেচনা ও সাবধানতা বিধেয়, যেন আপনাতে দোষস্পর্শ না হয়, এবং কর্মণ্ড সুসিদ্ধ হয়। যদি প্রস্থ মাত্র দগ্ধ করি তবে লোকে নিন্দুনীয় হইব। গৃহ সহিত গ্রন্থ ভন্ম হইলে আর সে শঙ্কার অবকাশ থাকিবে না, অতএব আপন গৃহে অনল সংযোগ করি। এই যুক্তি স্থির করিয়া নিশীথ(৩) সময়ে পুস্তক সহিত গৃচে আমি যোগ করিলেন। গৃহ-সংলম অনল প্রবল প্রভ্লিত দেখিয়া উচ্চৈঃস্বরে হাহাকার করিতে লাগিলেন। ক্ষণকাল মধ্যে গৃহ পুস্তক সহ ভন্মসাৎ হইল। মূঢ়বুদ্ধি কর্মাঠ দ্বিজ আপন গৃহ দক্ষ করিয়া গ্রন্থনাশ জন্য স্বস্থ ও স্নিগ্ধচিত

<sup>ু</sup> ১ সম্যক বিদাশিত।

<sup>2</sup> Mar 1

৩ অৰ্দ্ধ রাত্রি।

এবং প্রসন্ন হইল। যথন মানবগণের অন্তঃকরণে মৎসরতাদি অন্যের অনিষ্ট সাধনে আপন ইউদিদ্ধির অভিলাষ রূপ কুরন্তি প্রবলা হয়, তথন বুদ্ধি তমোতে আরতা হইয়া বিবেক-শক্তি হীন হইয়া পড়ে, অন্যের অনিষ্ট সাধনে আপন, অশুভ প্রচ্ছন্ন থাকে, তাহা অনুভব করিতে অক্ষম হয়। জনপ্রেটি আছে, 'আপন নাসা ছেদন করিয়া অন্যের যাত্রা ভঙ্কং এবিষয়ে অবিশেষ উপপন্ন(১) হয়, তাহার সংশয় নাই।

এখানে পদ্মপাদ হঠাৎ মনের চাঞ্চল্য উদয়ে গমনে
সত্তর হইয়া রমানাথ চরিতাশ্রমে রামেশ্ররে উপস্থিত হইলেন যে স্থানে রামচন্দ্র স্বান্ত্রজ্ঞ সহ অবনিতে ধন্তঃশর স্থাপন
করিয়া দর্ভো(২)পরি অবস্থিত ছিলেন, আর যে স্থানে পূর্বের
রামচন্দ্রের অগস্তঝ্যির সহিত সম্বাদ হইয়াছিল, রঘুবংশধর
যেখানে অবস্থিত হইয়া সাগরে সেতুবল্ব করিয়াছিলেন, পদ্মপাদ সে স্থানে স্থানাদি ক্রিয়া সমাপনাস্থে রামেশ্রকে দর্শন
আর্চন করিয়া বৈদিকস্থক্ত ও ঋষিপ্রোক্ত এবং পুরাণোক্ত
স্থাতি পাঠকরিলেন, আর কহিলেন, যেস্থানে রাম রামেশ্রর
সেতু তিনের সম্বন্ধ সেই পয়োনিধি পুন্যতর রাম ও রামনাথ
এবং সেতুর মহিমা অন্তুত দর্শন মাত্র পাপিগণ সদ্য পবিত্র
হয়, এস্থানে তিন বিদ্যমান রহিয়াছেন। পদ্মপাদ এপ্রকার
বক্তল মহত্ত্ব করিলেন।

এক ত্রাহ্মণ পদ্মপাদকে জিজ্ঞাসা করিলেন, সর্বজ্ঞ যতে!
বোমেশ্র এই বাক্যে কোন্সমাস প্রতিপন্ন হয়, তাহা যথা-

তথ্য ব্যাখ্যা করুন্। সনন্দন বিপ্রকর্ত্ক অভিহিত হইয়া কহিলেন, মহাদেব বহুত্রীহী, অর্থাৎ রাম ঈশ্বর যাহার, আর
রাম তৎপুরুষ, অর্থাৎ রামের ঈশ্বর যিনি, ত্রন্ধাদিগণের উল্লি
রামেশ্বর কর্মধারয় অর্থাৎ রামই ঈশ্বর উভয় এক, রামেশ্বরে
এ তিন প্রকার সমাস হয়। দ্বিজ্বর পদ্মপাদের বক্তৃতা ও সমাস বিবরণ প্রবণে অতীব হর্ষ প্রাপ্ত হইয়া কহিলেন, আপনি
সর্বজ্ঞ ইহাতে সংশয়্ম নাই। অনন্তর সনন্দন শিষ্যগণে
পরিরত হইয়া অবিলয়ে মাতুলালয়ে গমন করিলেন।

পদ্মপাদ সশিষ্য মাতুল ভবনে প্রত্যাগত হইয়া গ্রন্থসহ গৃহদাহ বার্ত্তা প্রবণ করিয়া অপ্রমিত সন্তপ্ত ও বিষণ্ণচিত হইরা আক্ষেপোক্তি করিলেন। তাঁহার মাতুল অতুল অহুতাপ প্রকাশ করিয়া কছিলেন, বৎস, তুমি আমার আদেশমতে পুস্তক আমার গৃহে ন্যস্ত করিয়াছিলে, আমার গৃহদাহে তাদৃশ হুঃখ জন্মে নাই; গ্রন্থ নাশে যে প্রকার সন্তাপ ও হুঃখ হইয়াছে, তাহা বিশেষ কি বর্ণন করিব। পদ্মপাদ কহিলেন কেবল পুস্তক গিয়াছে এমত নছে, আমার তাদৃশী বুদ্ধি তৎ সঙ্গে অপগতা হইয়াছে, ইহা কহিয়া সেই দিবস পুনর্কার টাকা করিতে সমুদ্যত হইলেন। তাঁহার মাতুল সনন্দনের তদৃশী বুদ্ধি উপলদ্ধি করিয়া কোন বুদ্ধিনাশক দ্রব্য ভোজনে প্রক্ষেপণ করাইলেন। সনন্দন ভিক্ষান্তে স্বরং একান্ত সংস্থিত হইয়া টীকা করণে মনোভিনিবেশ করিলেন। সম্কে যত্নেও পূর্বভাব স্থৃতিপথে উদিত হইলন।। পদ্মপাদ বিষয়ভাবে অবসরপ্রায় হইয়া স্বর সেন্থান হইতে স্শিষ্য প্রস্থান ক্রিয়া 🗐 গুরুর দর্শনাভিলাষে কেরল দেশে গমন ক্রিলেন। তৎকালে শঙ্করাচার্য্য ব্যোম-ব্যের্ম কেরলে সমাগত হইরাছি-লেন। আচার্য্য পদ্মপাদকে অবনত ক্তাঞ্চলিপুট সমীপে সমবেক্ষণ করিলেন। গুরু-শিষ্য-সমাগমে পরস্পর কুশল প্রশ্নানম্ভর সেইস্থানে পরমানন্দাবভাসক ব্রহ্মসত্র হইল।

সনন্দের বিনফ পঞ্চপাদিকা টীকা ও নাটকত্রয়ীগ্রন্থ শকর প্রমুখাৎ লিখন।

অনন্তর গ্রন্থনাশে অসুতপ্ত সনন্দন সেই ছুঃখ-বিবরণ গদ গদ ভাবে আচার্য্যের নিকট নিবেদন করিলেন, স্বামিন রামেশ্বরে গমন করিতে পথিমধ্যে মাতুলালয়ে দর্শনার্থ অপ-সরণ(১) করিলাম। মাতুল আমাকে দেখিয়া আনন্দিত হইলেন। স্বক্ত ভাষ্যের টীকা ভাঁহার গৃহে রাখিয়া রামেশ্বরে গমন করিলাম। হুরাশয় টীকা সহিত আপন গৃহ দাহ করিয়াছে। প্রভাগত হইলে মাতুল অনেক প্রকার সাস্ত্রনা বাক্য কহি-লেন, কিন্তু পুনরায় তাদৃশী টীকা করিতে আমার সামর্থ্য হইল না।

পদ্রপাদের বাক্য শ্রবণ করিয়া সর্বজ্ঞ যতীশ্বর কহিলেন বৎস, কর্ম্মের বিপাক(২) বিষম,পূর্ব্বেই আমার নিশ্চিত হইয়া– ছিল, তাহা আমি সুরেম্বরকে বলিয়াছি। পূর্ব্বে শৃঙ্গ পর্বতে তুমি একবার পঞ্চপাদী টীকা আমাকে পাঠ করিয়া শুনাইয়া-ছিলে, তাহা আমার চিত্ত হইতে অপবর্জ্জন(৩) হয় নাই। এই ক্ষণে তুমি তাহা লিখিয়া লও। শুরু শিষ্যকে আশাস দিয়া

১ এক স্থান হইতে অন্যত্র গমন।

২ কর্মের বিষদ্ধ ফল, পরিণাম।

পঞ্চপাদিকা পূর্ব্বানুরূপ সমস্ত কহিলেন, তাহাতে শব্দ মাত্রের অন্যথা হয় নাই, ইহা শঙ্করের বিচিত্র নহে। সনন্দন আচা-র্য্যের প্রমুখাৎ পঞ্চপাদিকা লিখিয়া লইলেন।

তদনন্তর রাজশেথর নামা নরপতি শহরের দর্শনাতিলাষে দেই স্থানে সমাগত হইলেন, যিনি পূর্ব্বে স্বকৃত নাটকত্রের আচার্য্যকে প্রবণ করাইয়াছিলেন। ভূপতি ভাষ্যকারচরণ-যুগলে প্রণিপাত করিয়া অগ্রে কৃতাঞ্জলি স্থিত হইলে,
শঙ্কর কুশল প্রশ্নানন্তর নূপবরকে জিজ্ঞাসা করিলেন যে
নাটকত্রয়ী পূর্ব্বে প্রবণ করইয়াছিলে তাহা কি প্রথিত(১)
আছে ? রাজা বন্ধাঞ্জলি হইয়া নিবেদন করিলেন, ভগবন্,
পূর্ব্বে যে নাটক স্থামির নিকট পাঠ করিয়াছিলাম, তাহা
প্রমাদ(২) বশত অগ্নিযোগে ভন্মী হইয়াছে। শঙ্কর ইহা
শুনিয়া কহিলেন, রাজশেথর, অদ্য ভূমি লিখিয়া লহ্ সে
নাটক আমি কহিতেছি। নাটক যেরপ ছিল শঙ্করোক্ত তাহা
রাজা লিখিয়া লইলেন, এবং নন্ট বস্তু লাভে সীমামিত
আননদ্পপ্রপ্ত বিস্কয়াপত্র হইলেন।

রাজা নাটক লিখনানন্তর নিবেদন করিলেন ভগবন্ শ্রীচরণের শুক্রাষা কি করিব ? যতীশ্বর আদেশ করিলেন, রাজন্ কালটি নামক বিপ্র পূর্ব্বে ধনযোগে অসুরোধকৃত হই— য়াছে, তাহাই বিধেয়। নরপতি অঙ্গীকার করিয়া কহিলেন, ইহা আমি করিব। অনন্তর রাজা যতীশ্বকে প্রণিপাত পরিক্রমা করিয়া স্বীয় পুরে গমন করিলেন।

গুরু, প্রুতি, ঈশ্বর ইহাঁরা কবি ও সিদ্ধ এবং ত্রন্ধবিদ্-

<sup>্ &</sup>gt; প্রতিষ্ঠিক, থ্যাত।

২ অনবধানতা, ভ্রম।

গণের বন্দ্য ও মান্য, যদিচ বিধিবলে কোন রূপে তাঁহারা লচ্ছিত হয়েন, তবে লচ্ছনকারির মহৎ অনিষ্ট ঘটনা হয়। উৎকৃষ্ট গুণবিশিষ্ট শ্রেষ্ঠ শাস্ত্র-সিদ্ধান্ত যুক্ত ভ্রমহর মনো-রম যে নিবন্ধ মহজ্জনকর্ত্ত্ব লোকের হিত নিমিত্ত হয় তাহাও লোকবিদেয়ী মূঢ় ভ্রান্ত বুদ্ধি হইতে দহ্য হয়।

ইতি শ্রীশঙ্কর-বিজয়-জয়ন্তী গ্রন্থে সমন্দনতীর্থযাত্র। নাম চতুর্দ্দশ সর্গঃ ॥১৪॥

#### পঞ্চদশ मर्ग ।

শঙ্করের স্থধা রাজার সহিত সাক্ষাৎ ও দিগ্রিজয়ে সাহায্য প্রহণ।

দৈৰযোগে একসময় ভাষ্যকার যতীশ্বর সুধন্বা ভূপতির সাক্ষাৎ কৃত হইলে নরপতি কর্তৃক সশিষ্য ভক্তিসহ অন্তি ত হইয়া শিষ্যবর্গে সংযুক্ত তদ্দেশে অবস্থিত হইলেন। ভাষ্য-কার দিখিজয়েচ্ছু হইয়া নরেশ্বরকে কহিলেন, রাজন্ এই অবনি মগুলে বেদান্ত-বত্ম প্রবৃত্ত করিবার বাসনা করিয়াছি যেরপে বেদান্ত-মার্গ প্রচারতা প্রাপ্ত হয় তদ্বিষয়ে তুমি সাহায্য করিতে শক্য হইবা। সুধন্বা নরপতি ভাষ্যকারের বাক্য প্রেতিগোচর হইবামাত্র অবনত ভাবে নিবেদন করিলেন, ভগবন্ করুণাসিক্ষো, আপনি বেদপত্ম বিভাকর। আমি শ্রীচ-ণের দাস অবশা চরণযুগলের শুক্রাষা সাধ্যায়ন্তমত করিব স্থামি সকল পৃথিবী জয় করুন্, এ ভূত্য সনৈন্য অনুগত ধাকিবে।শঙ্কর রাজার রাজধর্মকুশলতা ও অতুল সাহস বাক্য প্রবণে হুন্টিতি হইলেন। অনন্তর শিষ্যগণে পরিরত আচার্য্য সদৈন্য ভূপতির সহিত দিখিজয়ে যাত্রা করিয়া প্রথমত <u>রামে-</u>শ্বরে গমন করিলেন। পথিমধ্যে সুরাসক্ত শাক্তিক সমূহকে পরাজয় করিয়া কুমার্গ পরিত্যাগ করাইয়া সৎবত্মে সংস্থা-পন করিলেন। যথাধিকারে পৃথকহ জনগণকে সংস্থাপিত করণান্তর রামেশ্বরে সমুপস্থিত হইয়া তাঁহার পূজা করিয়া রামনাথে প্ররাণ করিলেন। সেখানে ভিচিত্য বিধানে পূজাদি সমাপনান্তর চৌল দ্রাবিড় দেশ বিজয় করত কাঞ্চী দেশে উপস্থিত হইয়া তালেশ জয় করিলেন। পরে বৈকট(১)গণকে জয় করিয়া করনাট দেশে গমন করত বেদবাহ্য কাপা-লিগণকে জীত করিবার মানসে প্রস্থান করিলেন।

কাপালিগণের সহিত রাজার যুদ্ধ ও কাপালি ধংস।

ক্রকচ নামা কাপালি শঙ্করের আগমন বর্ত্তা প্রবণ করিরা সম্মুখাগত যতিরন্দমধ্যে ছদ্মবেশে প্রবেশ করত অবস্থিত হইল। সর্ব্বজ্ঞ ভাষ্যকার হুষ্টের অভিসন্ধি উপলব্ধি করিয়া গর্ব্বরংহিত বাক্যে তাহাকে কহিলেন, অহে তুমি কি নিমন্ত্র শিরকপালসম্যক্ত হইয়া বিভূতি ধবল বিশ্বত কলেবর হই-য়াছ? তৈরবীর অর্চনা না করিয়া কিপ্রকারে মোক্ষলাভ করিবা ? এরূপ মুগুনে দেহিগণের মুক্তি হয়না। স্থায়া নর-পত্তি উক্ত প্রকার উক্তি শ্রুতমাত্র মূঢাধ্ম কাপালিকে শামন করিতে সমুদ্যত হইলে ক্রকচ কাপালি পলায়নপর হইয়া

<sup>ः</sup> विद्यानरी छेशामक वित्यव।

ষতীশ্বকে কহিল, আমি ভোমাদের মস্তক ছেদন করিব নচেৎ ক্রকচ নাম নহি। হৃষ্ট ক্রকচ ইহা কহিয়া স্থনগরে প্রতিগত হইয়া বিপ্রবধে ক্রতসঙ্কপ্প ও সমুদ্যত হইল। আপন সমাজ মেলন করিয়া সমবেত সকলে রোষ-পরবশে যুদ্ধো-, দ্দেশে রাজ্সিন্য প্রতি ধাবিত হইল। সুধন্বা নরপতি কাপা-্লিগণের সসজ্জা সমারোহ সন্দর্শনে কোপাবিষ্ট–প্রকৃতি হইয়া তৎক্ষণে সদৈন্য যুদ্ধে অগ্রসর হইলেন। রণতুর্য্য-নির্ঘোষে ও রণবাদ্য শব্দে দিক সকল পূর্ণিত হইল। রণ-কৃতী সেনাশ্রেণী আয়ুধ-উদ্যত-পাণি যুদ্ধোৎসবে সাহস প্রকাশ করত ঘোরনাদ করাতে লাগিল। কাপালি-নিবহ ক্রোধাক্টটিভ রোষকলুষীক্কত-লোচন সমাগমন করত সংগ্রামে অগ্রসর হইয়া ত্রিশূল পরশু শর সন্দোহ দারা বিপ্রগণের সংহননে সংসক্ত হইল। কেহ২ ভূপতির সহিত অতি ভয়ঙ্কর যুদ্ধ আরাম্ভ করিল, আর কেহ্২ বিবশী-ক্ত-বুদ্ধি বিপ্রগণের নিধনে নিযুক্ত হইল।

দ্বিজরন্দ প্রাণভাষে ভীত পলায়নপরায়ণ ইইয়া 'শরণ্য শঙ্কর আমাদের শরণ্য এই বাক্য ও ত্রাহি ত্রাহি কহিতে কহিতে শঙ্করের শরণাগত হইলেন। শঙ্করবিপ্রগণের পশ্চাৎ ধাব্মান উদ্যতায়ুধ পৰ্কিত বিপ্ৰ হননে দমাসক্ত ছ্ফ কাপালিগণকে অবলোফন করিয়া স্বয়ং ভ্রুরে দারা সক-লকে ভশ্মসাৎ করিলেন, এবং ভূপতির ঘোর সংগ্রামে অনেক ছুফ কাল কৰলিত ছইয়া প্ৰায় নিষু'ল হইল। ক্ৰকচ কাপালি স্বপক্ষয় অবলোকন করিয়া কহিল, তুমি কুমহাপ্রিত হোমাকে ভৈরব বনাশ করিবেন। ইহা উক্তি করত কপাল-পাত্র করে লইয়া সুরাতে পূর্ণিত করিয়া ক্রতগামী হইল। পরে তাহা অর্দ্ধপান করিয়া স্বেউদেব তৈর-বকে এক চিত্তে সারণ করিল। তৈরবদের স্থৃত হইয়া তদন্তিকে আবিভূত হইলেন। ক্রকচ ভৈরব দেবকে দর্শন করিয়া কোপকলুষিতচিতে তৈরবকে কহিল, প্রভা, তোমার ভক্তদেষী এই ভিক্লুককে হনন কর। হুট ভৈরবকে এরপ নিয়োগ করিলে তৈরবদের ক্রোধাভিভূত হইয়া কহিলেন, অরে, পাপ হ্রাচার হুট অধম কাপালি, এই সাক্ষাৎ শিবাবতার শঙ্করে ও মগুনে তুমি অপরাধ করি-য়াছ, অত এব তুমিই বধ্য তোমাকে বিনই্ট করিয়া স্বকরে তাহার মস্তক ছেদন করিলেন, তথন তৈরব—দেব শঙ্কর কর্ত্তক সংস্তৃত হইয়া অন্তর্হিত হইলেন।

শঙ্কর ত্রাহ্মণগণকে রক্ষা আর হুর্মতি কাপালি নিচ
য়কে নিহত করিয়া সশিষ্য হর্ষে স্থিত হইলেন। যতীশ্বর
আসমুদ্র জয় করিয়া গোকর্ণ তীর্থে প্রস্থান করিলেন। সেস্থানে
সমুপস্থিত হইয়া সরিৎ-সলিলে অবগাহনান্তে স্কৃষ্টিত হইয়া
ত্রহ্মাদৈত-পরায়ণ বেদান্ত-ভাষ্য সকল যতির্দ্দকে অধ্যাপন করিতে নিরত হইলেন।

#### নীলকণ্ঠ সহ বিচার ও পরাজিত করণ।

হরদত্তাখ্য কোন দ্বিজ্ঞ সাংখ্যাদিমত-বাধক বেদান্ত-ভাষ্য পাঠ শ্রবণ করিয়া নগরে প্রবিষ্ট হইয়া নীলকণ্ঠ পণ্ডিত-বয়কে বিজ্ঞাপন করিলেন, ভগবৎ শঙ্কর নামা মহান্যতি ৰিজিপীৰু(১) হইয়া যতিগণ সমভিব্যাহারে এন্থানে সমা– পত হইয়া শস্তু মন্দিরে অবস্থিত হইয়াছেন। নীলকণ্ঠ শৈব-রাজ তদ্বাক্য প্রাবণে হাস্ম করিয়া উক্তি করিলেন, সপ্রসিন্ধু শোবণ আর আকাশ হইতে সুর্য্য পাতন এবং পট তুলা ব্যোম(২)বেটন করিতে ক্ষম হউন্ কিন্তু জরলাভ শক্য न्य ।

নীলকণ্ঠ শৈব ইহা কহিয়া পৌরজনরনদ ও শিষ্যগণে পরিরত হইয়া শিবালয়ে গমন করিয়া ভাষ্যকারকে দর্শন ক্রিলেন, এবং শিষ্যসহ সভামধ্যে প্রবিষ্ট হইয়া উপবিষ্ট হ্ইলেন। তথন সুরেশ্বর, নীলকণ্ঠকে অবলোকন করিয়া শুরুকে নিবেদন করিলেন, যদি জীমৎ শুরুর আজ্ঞা ইয়, তবে অগ্রে মীলকণ্ঠ শৈবের সহিত আমার বিবাদ(৩) হউক পশ্চাৎ শ্রীমানের সহ হইবে।নীলকণ্ঠ ইহা শ্রবণ করিয়া সুরেশ্বরকে কহিলেন, আমি তোমার কৌশল জানিয়াছি, স্বয়ং মুনিবর আমার সহিত বাক্য কহিবেন। অনন্তর শঙ্করা-চার্য্য বাদে প্রবৃত্ত হুইয়া ভাঁহার শৈব মহ থণ্ডন করিলেন। নীলকণ্ঠ আপন মত ত্যাগ করিয়া দ্বৈত মত উত্থাপন করি-লেন।

নীলকণ্ঠ কহিলেন, যতে, ব্রাক্ষাদ্বৈত তোমার ইষ্ট তত্ত্বং পদদ্বয়ের তেজঃতিমিরতুল্য বিরুদ্ধধর্মত্ব হেতু তাহা হইবার সম্ভব নয়, অতএব অধুনা জীব ঈগর ভিন্ন তোমার স্বীকার করা কর্ত্তব্য। শঙ্কর কহিলেন, বিস্তৃত ও আধারস্থ সলিল তুল্য অভেদ প্রতিপন্ন কেন না হইবে। নীলকণ্ঠ উক্তি

করিলেন, এমত নহে, প্রতিবিষের ভেদ হয়। শক্ষরোক্তি, তাহার মিথাাত্বহেতু ভেদ কিরপে হইবে, জীব ও ঈশরের মারাক্কত সর্বজ্ঞর ও মূঢ়তা তাহা ত্যাগিত হইলে চিৎস্বরূপ অবিশেষ জন্য অভেদ সিদ্ধ। নীলকণ্ঠ কহিলেন, যদি প্রমাণ-সিদ্ধ ভেদের বাধন দৃষ্ট হয়, তবে লোকে ভেদ জলাঞ্জলি প্রদত্ত হইল, আপনকার মতে গোত্ব ও অশ্বতাদির ও বাধন হইতে পারে, জীব ঈশ্বর তুল্য পশুরূপে একতা সিদ্ধাহয়, প্রমাণ দিদ্ধের হান ইষ্ট হইলে, তাহা হইতে পারে, আমি ঈশ্বর নহি এই প্রমাণ দারা জীব ও ঈশ্বরের ভেদ সিদ্ধ রহিয়াছে।

নীলকণ্ঠ এই প্রকার শত শত যুক্তিতে অদ্বৈত মত প্রতি
আক্ষেপ(১) করিলে শঙ্কর পরিহার(২) বাক্য কহিলেন, দ্বিজ্
শ্রবণকর, সম্প্রাদায়(৩)বেন্তাগণের তত্ত্বমিন বাক্যে বাচাং—
শক্তিত বিরুদ্ধতা-বুদ্ধি নাশ হয়,যেমত এ দেই পুরুষ, তোমার
উদাহত গোত্ব ও অশ্বত্তাদি দৃষ্টান্ত বিষম(৪), যে ব্যবহারিক
সত্ত্বা, তাহা গোত্বাদি বস্তু সকলেতে তুল্য, এস্থানে ব্যবহারে
জীব ও ঈশ্বরের ভেদ বলাযায়, বস্তুতঃ নর, উভয়ের পারমার্থিক অভেদ প্রুদ্তিসিদ্ধ, প্রত্যক্ষাদি প্রমাণ সিদ্ধ ভেদ
সার্বলোকিক, কিন্তু আগমে উভয়ের অভেদ প্রতিপাদ্য,
প্রত্যক্ষাদি প্রমাণ সহ প্রুতির বিরোধ হইলে প্র্যুতির বলীয়—
স্থাজন্য প্রত্যক্ষাদি বাধ্য হয়, যেমত এই রজত, এ বুদ্ধির
বাধক এ রজত নয় জ্ঞান হয়, সেমত বেদ অধ্যন্তাদির বাধক

১ নিন্দা। ৩ পর ম্পারা গুরূপদেশ। ২ নির্বস।

8 अममानां

হয়েন, ব্যবহারিক ভাগের বাধন হইলে, তাত্ত্বিকাং শের বিরোধ উপজীব্য(১) হয়না, জীবেশ্বরের ভেদ ভ্রম ও অধ্যক্ষাদি বাধ্য ইহা আগমসমত ঈশ্বর ও জীবের বাচ্যাংশে ভেদ, লক্ষ্যাং শে নয়, অধ্যক্ষাদি উভয়ের বিরুদ্ধাংশ সংত্যাগে লক্ষণা দ্বারা, জীবাত্মার ও পরমাত্মার অবিরুদ্ধ চৈতন্যের ঐক্য সিদ্ধ হয়। অধ্যক্ষাদি গোচর সর্বজ্ঞত্ব ও বিমৃত্ত্ব পরিত্যক্ত হইলে যে শুদ্ধ উভয়ের ঐক্য, তাহা অধ্যক্ষাদি গোচর নয়।

নীলকণ্ঠের উক্তি। সর্বজ্ঞত্ব ও বিমূঢ্তাদি জীবেশরের রূপতা, তহ্ভয় ত্যক্ত হইলে উভয়ের রূপ যাহা তাহা লক্ষণা হয় না।

শঙ্কর কহিলেন। সমীক্ষ্যমাণ(২) সর্বজ্ঞত্ব ও মূদ্র উভয়
মায়াদ্বারা যাহাতে কিশিত,তাহাই উভয়ের ভাবতা(৩) অর্থাৎ
স্বরূপ। সর্বজ্ঞত্বাদি ভ্রমের অধিষ্ঠান যে পরপ্রক্ষা, সেই অবশিষ্ট
অদ্বর চিতি(৪) উভয়ের স্বরূপ। এ প্রকার যুক্তি দ্বারা জগৎ
অসৎ অধিষ্ঠান(৫) ব্রহ্ম সৎ মাত্র হয়েন। যেমত রজ্জু তে ভুক্স
ভ্রান্তি, সেরূপ ঈশরে জগৎ কিশেত, অতএব সর্বজ্ঞত্ব ও
মূদ্র বস্তুতঃ নিরুপাধিতে নাই,অধ্যাস(৬) বশতঃ সত্যে কিশেত
হয়, যেমন স্ফাটিকে লোহিতাদি রূপ হয়,যখন ভেদরুদ্ধি সত্য,
তথন উভয়ের ভেদদশা, এ হেতু শ্রুতি ভেদ বুদ্ধির যথার্থতা
বলেনা।

যদি অভেদ ইফ না হয়, সে জ্ঞানে মুক্তি হয়না, সকলে কহেন, অভেদ জ্ঞান শ্রুতিসম্মত জ্ঞানিবা। প্রবল শ্রুতি-

১ স্থিতিযোগ্য ও অধ্যক্ষ কর্মকর্ত্তা অহঙ্কারাদি ও সামা অবিদ্যা।

২ দৃশ্যমান। ৩ সজপতা। ৪ চৈতন্য।

৫ লাধার। ৬ যে যাহা নয় তাহাতে সেই বুদ্ধি, আরোপ।

প্রমাণ দারা কম্পিত নিরস্ত, উভয়ের ঐক্য সিদ্ধ, বেদ হইতে অধিক প্রবল প্রমাণ আর নাই।

ষদি বল, ঋষিরন্দ কর্ত্ত্ব তত্ত্ব নিণী ত হইয়াছে, তদ্ভিন্ন তোমার উক্তিতে কি প্রকার তত্ত্ব ধার্য্য হইতে পারে, তবে শ্রেবণ কর। শ্রুতি স্কৃতির বিরোধে স্মৃতি হুর্বলা হয় পৌরুষে যাহাজাত হইয়াছে, তাহাতে ভ্রান্তির সম্ভব, অপৌরুষীয়ত্ব হেতু শ্রুতি অপৌরুষত্ব, ও নিদ্যোষত্ব, এবং মহত্ত্ব প্রযুক্ত আর স্বতঃসিদ্ধ প্রমাণজন্য প্রাবল্য-সিদ্ধ, নিশ্চিত অবধারণ কর, অতএব ঋষিগণের মতে শ্রুতির বিরুদ্ধাংশ অতি সমাদর ও গৌরবের সহিত পরিত্যাগ করিয়া শ্রেতি মত যোজনীয়।

নীলকণ্ঠ কহিলেন। যুক্তিযুক্ত ঋষিবাক্য শ্রুতিবুল্য আদরণীয় ও গ্রাহ্য হয়। আত্মা হঃখাদি ভেদে প্রতি দেহে ভিন্ন ভিন্ন হয়েন, আত্মার ঐক্যে আর্থাৎ আত্মা এক হইলে দরিদ্রগণের যৌবরাজ্যে সুখ সম্ভব। এ হঃখা এ সুখী অনুভব কি প্রকারে হইতে পারে। পুরুষার্থে হঃখনাশ হয়, এছলে সুখ সম্বন্ধে হঃখ্ ভোমার মতে সকল হেয় হইল, তবে মোক্ষ কি, ও কাহার হইবে গু

শঙ্কর কহিলেন। এমতনহে, বৈচিত্র্য(১) হঃখাদি রুদ্ধিরধর্ম, আত্মার নয়। হঃখাদি ধর্মিগণের প্রতিশরীরে সেই রুদ্ধি ভিন্না ভিন্না হয়। যেমত পাত্রস্থ জলে সুর্য্যের প্রতিবিশ্ব হইয়া থাকে তাহা স্বচ্ছ সলিলে স্বচ্ছবৎ আর চঞ্চলে চঞ্চল ভাসিত হয়, চঞ্চলতাদি ধর্ম সুর্য্যে বিদ্যমান থাকে না, সেরপে বুদ্ধির নানাত্ব প্রযুক্ত হঃখাদি অনেক প্রকার হয়। সুর্য্যতুল্য অবি-

কারী আত্মাতে সে সকল নাই। আর স্বর্গ নরক বন্ধ মোক্ষ ভাবাভাব প্রমাতৃ-নিষ্ঠত্বহেতু প্রমাতৃ(১) সহকারে রুদ্ধিভেদে হয়, ভিন্নত্ব প্রযুক্ত আকাশস্থ সুর্য্যতুল্য আত্মা তাহাতে লিপ্ত নহেন।

এক দেহেতে প্রমাতার সুথ হৃঃথ ভিন্ন ভিন্ন হয়,যেমন এক শরীরে পদাদি অঙ্গে ভিন্ন ভিন্ন বুদ্ধিমানের তাহা অনুভূত হয়। যথা যদিচ আমার সুথ আছে, মস্তকে বেদনাও অনুভব হই-তেই, তাহাতে সে জীবের ভেদ হয়না। সেমত আত্মা এক তিনি সকল দেহের ভাসক, উপাধির ভিন্নত্ব হেতু পরাত্মাতে কি প্রকারে ভেদ হইতে পারে। শ্রুতিসিদ্ধ আত্মার অভেদ, এবং অন্যত্রও প্রমাণ দৃষ্ট হয়। যে হেতু ভেদ প্রতিসিদ্ধ(২) হয়, অতএব ভেদ বাস্তব নয়। অধ্যক্ষাদির ও প্রমাণের বিষয়ত্ব আত্মার নহে,সে ভেদের বিষয়ত্ব অধ্যক্ষাদির তাহা কি প্রকারে আত্মার হইতে পারে। যেহেতু আত্মা বিজ্ঞানাধীন অভেদজ্ঞান, তাহা ভেদের প্রতিযোগী(৩), অতএব শ্রুতি যুক্তিতে ব্রহ্মান্ট্রিকা সিদ্ধ, যেমত এ সুথের বিষয় হুখঃত্ব,ব্রহ্মসুথ এ প্রকার নয়, কিন্তু তাহাই পুরুষার্থ।

যে ভূমা তৎস্থং নাম্পে সুখমস্তীতি, অর্থ, যে ভূমা ত্রন্ধ দেই সুথ অপ্প সুথ নয়। এই বৈদিক বাক্য প্রমাণে ত্রন্ধসুখ দিদ্ধ, এহেতু আ্রুতি-যুক্তি দারা ত্রনাদ্বয় দিদ্ধ,যে বাদী আত্মার ভেদ কহে, সে বেদ বাহা।

সত্যোঃ সহত্যুমাপ্নোতি। নেহ নানাস্তি কিঞ্চন। অন্যো-সাবন্য এবাস্খীত্যেবংজ্ঞো দেবতাপশুঃ। অন্যোদার্তমিত্যাদি।

১ জীব ২ নিষেধিত, নিবারিত। ৩ বিরোধী।

অর্থাৎ যে নানা দেখে সে পুনঃ পুনঃ স্ভ্যু প্রাপ্ত হয়। ইছ জগতে নানা কিছুই নাই। তিনি অন্য আমি অন্য এমত যে জানে সে দেবতার পশু। অন্য নাই।

এই সকল শ্রুতিবাক্য দ্বারা ব্রাহ্মাদ্বৈত, অত্মার ঐক্য শ্রুতির তাৎপর্য্য যাহার সম্যক জ্ঞান দ্বারা ভেদক অজ্ঞান বাধিত হইয়াছে, অসন্ত(১) ব্রহ্মাত্মার ভেদ কে করিবে।

নীলকণ্ঠ এপ্রকার শ্রুতিযুক্ত দিদ্ধান্ত শ্রুতিগোচর করিয়া বেদান্তসিদ্ধ অদৈত স্বীয় বুদ্ধিতে সমাক বিচার ও অবধারণ করত তুঞ্চী হইয়া স্থিত হইলেন।

দয়ানিধি ভাষ্যকার এপ্রকার শত শত যুক্তি দ্বারা নীলকণ্ঠকে জয় করিয়া অদৈত সংস্থাপন করিলেন। শঙ্কর হইতে নীলকণ্ঠের পরাজয় সম্বাদ শ্রেবণে উদয়নাদি কবীক্ররন্দ প্রকম্পিত্সদয় হইলেন।

ভিক্ষুরাজ শঙ্কর সোরাষ্ট্রাদি দেশে নৈজ ভাষ্যসমূহ বিস্তার করিয়া বিষ্ণুপুরী দ্বারাবতীতে গমন করিলেন। সে স্থানে ভুজদ্বয়ে শঙ্কালে তপ্তচিত্নকৃত পাঞ্চরাত্রি বৈষ্ণব-গণ শঙ্করের শিষ্য হইতে পরাজিত হইলেন।

যতিবর তৎস্থানে অবস্থিত হ'ইয়া ঐক্সম্ভের পূজা করি-লেন, এবং নারায়ণ ধ্যেয়, ইহা সর্বত্ত ঘোষণা করিলেন। যাহার সংসার-সন্তাপ নিবারণের অভিলাষ হয় সে ঐক্স্ণ-

১ মিথা। অর্থাৎ নাই।

ভক্তিতে নিরত হইয়া ভক্তিতে নিরত হইয়া শ্রীহরিকে ভাবনা করিবে। বাহার নরক-যাতনা বাধিকা বোধ হয়, তাহার ক্রম্ভ ক্রম্ভ মনো বাক্য দারা স্মরণীয়। যাহার অন্তরে প্রবল দেহাভিমান নির্ভ না হয়, সে শরণ্য শ্রীক্রম্ভকে আশ্রয় করিয়া ভগ-বানের চিন্তনে স্থিত হইবে। অবিদ্যা কাম কর্মাদি হেতুক বন্ধন হয়, তাহা নিবারণের বাসনা যাহার, হুদিস্থিত ক্রম্ভ তাহার ধ্যেয়।

কৃষিশব্দ ভূবাচক, তাহাতে হরি সত্যপ্রদ ও ণকার আনন্দ বাচক,অতএব সর্বানন্দকর সত্তাকে আশ্রেয় করিয়া ভূত সকল জাত হয়, ও স্থলেশে আনন্দে জীবিত থাকে, জ্ঞান আনন্দ পৃথক্ নয়।

সভ্যজান সুখরপ, শ্রীকৃষ্ণাখ্য পরমেশ্বর সমস্ত দেহির আত্মা, প্রিয়, সুহৃৎ, সাক্ষী; ইহলোকে অসত্য জড় হৃঃখাত্মক দেহাদিতে আসক্ত মূচগণ, কৃষ্ণকে বিশারণ করিয়া মায়াবশে পুনঃ পুনঃ ভ্রমিত হয়, অতএব দেবাদি ভূতগণের সৎস্থাবি– ভাব জন্য সর্বা-বন্ধা-হর শ্রীকৃষ্ণ ধ্যেয় ও অচ্চনীয় হয়েন।

ষতীশ্বর, এরূপ সত্নপদেশ দারা ঘোষণা করিয়া রুঞ্জক্তি দৃঢ়ীকরণানস্তর অবন্তী পুরীতে যাত্রা করিলেন।

শঙ্করের অবন্তীপুরী গমন ও ভাস্কর সহ বিচার।

শক্ষর যতিবর, অবস্তী পুরীতে প্রবিষ্ট হইয়া পার্ব্বতীপতি
মহেশ্বরকে বন্দনা করিলেন। শিবালয়ে অবস্থিত হইয়া পত্মপাদকে কহিলেন,পত্মপাদ, তুমি ভাক্ষরের নিকট গমন করিয়া
আমার প্রবৃত্তি দে প্রাজ্ঞাভিমানিকে জ্ঞাপন কর। পত্মপাদ 

•

শ্রীগুরুর আজ্ঞানুসারে ভাক্ষর-ভবনে গমন করিলেন। উাহার আলয়ে প্রবিষ্ট হইয়া শিষ্য মধ্যে স্থিত ভাস্করকে অব-লোকন করিয়া কহিলেন, আমার স্বামী ভগবান, শঙ্করাচার্য্য ভাষ্যকার, উদারবৃদ্ধি, প্রাণতিসন্মত অদৈত মত প্রচার করত ভোমাকে কহিলেন, তুমি স্বীয় উৎপ্রেক্ষাতে(১) শারীরকে বে বৃত্তি করিয়াছ তাহাকে তিরস্কার করিয়া বেদান্তযুক্তি ও স্মৃতি-সন্মত স্বয়ং শারীরকে ত্রন্ধাদ্বৈতাত্ম তৎপর ভাষ্য করিয়া বিবিধ বিবুধগণকে তাহাতে পরাজিত করত তোমাকে জয় করিতে সমাগত হইয়াছেন, তুমি স্বীয়া বুদ্ধিতে আলোচনা করিয়া কুমত পরিভ্যাগ পুরঃসর স্থমত গ্রহণ কর, অথবা আমার অশনি-নিপাত তর্ক হইতে আপন মতকে রক্ষা কর। ভাক্ষর পত্মপাদের বাক্য শ্রবণ করিয়া কথনশীল পত্মপাদ প্রতি হাস্য করিয়া কহিলেন,আমার রত্ত না শুনিয়া কি নিরঙ্ক শ জম্পনা করিতেছ, কনাদ(২)জম্পিত স্বম্প ও কপিলের(৩) প্রলাপ যে নিরস্ত করিয়াছে, তাহার অত্যে ভিক্ষু কি হইবে। পদ্মপাদ ভাক্ষরের উক্তি শ্রবণে অভ্রান্ত মনে কহিলেন, এস্থলে এমত বক্তব্য নয়, যে গি.ি বিদারণে টঙ্ক(৪) দক্ষ, বজু অক্ষম। পত্মপাদ এপ্রকার যুক্তিযুক্ত বাক্য কহিয়া সশিষ্য ভাক্ষরের সহিত গমন করিলেন। সনন্দন অগ্রসর হইয়া শিষ্যগণে পরিরত ভাষ্যকার সমীপে সমাগত হইয়া প্রণতিপুরঃসর আবেদন করিলেন, গুরো, সকল ভদ্র, স্থবিখ্যাত ভাক্ষর আসিয়াভেন। তথন ভাক্ষর সশিষ্য সমুপস্থিত হইয়া ভাষ্য-

১ স্বর্দ্ধ প্রচার, প্রস্তুত বিষয় অধঃকৃত করিয়া অপ্রস্তুত কম্পনা।

২ মুনি বিশেষ, বৈশাষক মত প্রকাশক।

प्रति, मार्था माखकर्छ।।
 ८ दौकि।

কারকে প্রণাম করিয়া সম্মুখে সুখে উপবিউ হইলেন, এবং
শঙ্করাচার্য্যকে সমালোকন করিয়া কহিলেন, আমি জনগণের
বাচনিক এবং আপনকার শিষ্য-প্রমুখাৎ প্রুত হইলাম, যে
আপনি শারীরকে ত্রহ্মাদ্বৈত পর ভাষ্য করিয় ছেন, তাহাতে
কি প্রকারে অদ্বৈত মার্গ আপনকার সম্মত, তাহা আমার
নিক্ট ব্যক্ত করুন্।

শঙ্করাচার্য্য ভাস্করের তাৎপর্য্য-গর্ভিত বাক্য প্রাবণ করিয়া শ্রুতিসন্মত ব্রহ্মাদৈত মত তত্ত্বস্যাদি বাক্য দ্বারা এ প্রকার প্রতিপাদন করিলেন। এক এবং অদ্বিতীয় সৎপর– ব্ৰহ্ম বস্তু মাত্ৰ আহেন্ তিনি অসঙ্গ অমল জ্যোতি, কূটস্থ নির্বিকম্প, অবিদ্যাতে অনেক প্রকার জীব–ভাব প্রাপ্ত হইয়াছেন। সেই অবিদ্যা কর্তৃক ঈশ্বরত্ব ও প্রপঞ্চ আত্যাতে কম্পিত হইয়াছে! ভাহার কম্পেনাতে জীবরূপে এই ভ্রান্তি কম্পিত অনাদি সংসারে জন্ম হত্যু জরাদি হৃঃথ সমূহে আপন সরম্ব অনুভব করিতেছেন, এবং পুণ্য পাপ কম্পানা করিয়া উভয়ের কল-স্বরূপ কম্পিত নানা ছুঃখ ভোগ করি-তেছেন এবং ভ্ৰান্তি বুদ্ধিতে উদ্ধাধো দ্বৈত ভ্ৰম পৰ্য্যালো-চনা করত তাহাতে নিমগ্র ও সংসক্ত রহিয়াছেন। এ অবনি-মণ্ডলে কুত্রাপি বিশ্রান্তি প্রাপ্ত হয়েন না তবে কদাচিৎ স্ববর্ণা-শ্রমোচিত কর্ম দ্বারা ভগবৎ সেবনে সাধন-সম্পত্তি প্রাপ্ত হইয়া মুমুকুত্ব লাভ করিয়া ঐণ্ডির-চরণাশ্রর গ্রহণে অদ্বৈত-বোধক ভত্তমস্যাদি বেদান্ত-বাক্যে চিদদ্বয় আত্মা শ্রবণ করত পরব্রহ্মা-দৈত তত্ত্ব নিশ্চয় করিয়া মুক্ত হয়েন,এরূপ বেদান্তবাক্যের এক অত্বয়মত, আমি সুত্র ভাষ্যে বেদান্ত নির্ণয়ে নির্ণীত করিয়াছি i

ভাস্কর শঙ্করের বাক্য শ্রবণ করিয়া কহিলেন। যদি তোমার মতসিদ্ধা অবিদ্যা থাকে, তবে ইহা হইতে পারে। ভোমার সম্মতা বন্ধকারিণী অবিদ্যা কি ? তোমার মতে ভেদ দুটি অবিদ্যা বা তদ্ভিনা ? যদি ভেদ দৃষ্টি অবিদ্যা হয়, তবে ভোমার বক্তব্য ভেদদৃষ্টির অবিদ্যাত্ব নাম কি অভিমত, বিদ্যার ব্যতিরিক্তত্ব অবিদ্যাত্ব অথবা বিদ্যার অভাব্ তন্মধ্যে অন্ত্য অভাব যোজন। হইতে পারেনা। ভেদ দর্শন অবিদ্যা অপরোক্ষ প্রতীতি হয়না, তথা আদ্যে ব্যতিরিক্তে বিদ্যা উদাসীনে যোগাভাব, ভেদজ্ঞান দ্রব্য গুণ ক্রিয়া নহে, যে বিদ্যা হইতে অন্য হইবে। অতএব অবিদ্যার সম্ভাবতা নাই. ভেদদর্শন হেতু ভোমা কর্তৃক অবিদ্যা ভিন্না সন্মতা হইয়াছে। সে অবিদ্যা অনিভ্যা, অথবা নিভ্যা, ভন্মধ্যে নিভ্যা যোজনা **इ**य ना। कात्रन ठाहाट व्यनिर्धाक क्षत्रक अवर व्यक्तित्वत्र হানি হয় আর ত্রন্ধতুল্য তত্ত্বজ্ঞানে অনির্ভাহয়। তুমি व्यविमानामी, ভোমার व्यविमा मिस्सरे रेखे। यमि व्यनिजा रस, তবে বক্তব্য কোথা জন্মে ্ অনিত্যা কার্য্য-রূপা ভাসিত। হয়, অথবা জন্যা, উভয়স্থলৈ নিমিত্ত কি. তোমার অভিমত ব্যক্ত কর। উভয়ত্র অনবস্থা দোষাপত্তি দৃষ্ট হইতেছে, অপিচ. তোমার মতে অবিদ্যা কাহার, বুদ্ধের বা জীবের সঙ্গত হয়। আদ্যে অর্থাৎ বুদ্ধের কহিলে তাহা কিরুপে সান্তব হইবে ? পরবুক্ষ শুদ্ধ ভোমার মঙপ্রতিপ্রুত হইয়াছে। শুদ্ধ-চৈতন্যরূপত্ব হেতু, আর নিত্যানন্দত্ব প্রযুক্ত, মলিনা কড়া অবিদ্যা ব্রামের সঙ্গত হইতে পারেনা, জীবেরও সঙ্গতি 'সম্ভব হয় না, কারণ পরবুদ্ধ জীব রূপে সংসারে প্রবৃত্ত হইরাছেন, ইহা তোমার সন্মত কি, আক্ষেপের বিষয় !!! তোমার সন্মতা যে অবিদ্যা সে নিরাশ্রয়া আকাশকুসুম– তুল্যা মিথ্যা দন্তিগণের আগ্রহ(১)জনিতা।

শকর কহিলেন। দ্বিজ্বর, তোমার মতে উক্ত হেতুতে অবিদ্যা নাই, ও না ঈশ্বরের ভেদ দৃষ্টি, কিন্তু জীবের দেহা–
দিতে ভ্রমাত্মিকা আত্মবৃদ্ধি, বুদ্ধের অপ্রতিপত্তি(২), এই অবিদ্যা আমার সম্মতা। তত্ত্বমস্যাদি বাক্য প্রবণে যে বিদ্যা উৎপন্না হয়, তাহাতে স্বীকৃতা ও অস্বীকৃতা নামী উভয় রূপা অবিদ্যা বিন্থী হয়।

ভাক্ষর উক্তি করিলেন। প্রপঞ্চের বাধ হইতে পারেনা, যে হেছু তাহা ত্রন্ধার্য্য সৎসময়য়(৩) প্রযুক্ত বেদে প্রপঞ্চের সতাত্ব সিদ্ধ, ত্রন্ধ স্বয়ং কারণয়পে ও কার্য্যয়পে অবস্থিত হয়েন, উক্ত হেতুমতে প্রপঞ্চের মিথ্যাত্ব সম্ভব হয়না, ত্রন্ধ-গোচর জ্ঞান কথনো মিথ্যা হইতে পারে না।

শঙ্কর কহিলেন। প্রপঞ্চের সত্যত্তে কি প্রকারে মোক্ষ সম্ভব ?

ভাস্করোক্তি। যাহার মতে মিথ্যা তাহার মতে মোক্ষ কিরুপে হইবে।

শঙ্করোক্তি। প্রপঞ্চের বাধে তত্ত্ব জ্ঞানে মুক্তিত্ব, যেমত ত্বপ্রথম মিথ্যা জাগ্রৎবোধে নাশ্য সে রূপ জাগ্রৎ প্রপঞ্চ বন্ধা অলীক, তাহা জ্ঞানে নাশ পায়, যথা স্বপ্নে পিশাচ হইয়া বোধিত হইলে সুখপ্রদ হয় তথা মিথ্যা প্রপঞ্চ বাধিত হইলে মোক্ষপ্রদ হয়।

১ ভাতি শয় বতু, হট।

ভাক্ষর কহিলেন। মানবগণের যেমন স্বপ্ন নিত্য, ভোমার মতে তেমন বন্ধ নিত্য, তবে মোক্ষ কদাচ হয় না। আমাদের মতে এ বন্ধ সত্য হইয়াও শ্রেতি কর্মাযুক্ত জ্ঞান দ্বারা নির্ভ হয়। যেমত সত্য বিষ, গরুড় ধ্যানে নির্ভি পায়, ভেমত জ্ঞান-কর্মাদ্বারা সত্য বন্ধ বিনির্ভ হয়। আমার মতে এ প্রপঞ্চ ব্রহ্ম হইতে ভিন্ন ও অভিন্ন, অতএব প্রপঞ্চ ও আত্মার ভেদা-ভেদ মত সিদ্ধা, ব্রহ্মণাং সদস্যাক্তা এই শ্রেতির মত।

যদি ভেদাভেদ মতে বিরোধ হয় বল, তবে শ্রবণ কর। একের একত্ব প্রমাণ দার। অবগতি হয়, তৎ পূর্ব্বিক তাহার নানাত্ব, তবে কি হেতু ভেদাভেদ কথিত না হয়, যাহা প্রমাণ দারা পরিছিন্ন(১) তৎ নানাত্ব ভেদ, অবিরুদ্ধ হয়, গবাশাদি বস্তু সমূহ ভিন্ন ভিন্ন প্রতীত হয়।

শঙ্কর উক্তি করিলেন। কেহ কথনো একরূপ বস্তু ভিন্ন ও অভিন্ন বলিতে পারেনা।

ভাস্করোক্তি। দ্রবাদি সকল জাতিরপতঃ অভিন্ন ও অনাআবিও হেতু পরস্পার বিভেদে, তাহা ভিন্ন হয়। যদি উভয়
প্রতীত হয় তবে কে বিরোধ বলে ? অবিরোধে ও বিরোধে
প্রমাণই কারণ সমত, প্রতীতত্ত্ব হেতু একরপ, তথা তাহা
দ্বিরূপ বলা যায়। এক, একরপ হইবে ইহা ঈশ্বর-ভাষিত
নয়। বস্তুজাত সমস্ত ভিন্নাভিন্ন প্রতীত হইতেছে, অতএব
ভেদাভেদ মত নিরবদ্য (অনিন্দিত) অবধারণ কর।

শঙ্কর ভাস্করের ভেদাভেদ-নিশ্চয় বাক্য শ্রবণ করিয়া কহিলেন। দ্বিজ্ঞবর, ভেদাভেদের আন্দোলনে ভোমার

<sup>্</sup> ১ পরিশুদ্ধ, আবৃত।

বৃদ্ধি দোহলামানা একেতেও স্থিরতা পায় নাই, অতএব আবণ কর। শীতোঞ্চের যেমত পরস্পার বিরোধিত্ব, সেরপ ভেদাভেদের বিরুদ্ধত্ব আমাদের বোধ হইভেছে। সত্য বটে এবিষয়ে তোমার অপরাধ নাই, কিন্তু তোমার বৃদ্ধিই ইদৃশী, অধুনা তোমার বক্তব্য, কিদৃশ বিরোধ সম্মত হইতে পারে। তেজঃ তিমিরের তুল্য সহ অনবস্থান, অথবা বিভিন্ন দেশ বর্তিত্ব বিরোধ সম্মত, প্রকৃত বিষয়ে উভয় সম্ভব হয় না।

অন্ধ কার্য্যকারণরপ প্রকাশ পাইতেছেন, প্রপঞ্চরপ অথচ এন্ধ রূপে স্থিত ভাসিত হয়েন। প্রপঞ্চের তাহা হইতে উৎপত্তিও তাহাতে স্থিতিও প্রলয়। বিরোধে এ তিন সম্ভব হয় না। শীতোক্ষের কার্য্যকারণতা কথন দৃষ্ট হয় না, অতএব তেদাভেদময় জগৎ তোমার দৃষ্টান্ত বিষম। সর্ব্যংখাল্দং বৃদ্ধা তজ্জনান। অর্থ, নিশ্চিত এ সকল বৃদ্ধা তাহাতে উৎপত্তি স্থিতি লয় হেতু। এইপ্রেভিতে পর্বৃদ্ধা সাপেক্ষ রূপে তিয়াভির সিদ্ধা হয়েন। সেই জ্ঞান তত্ত্ত্তাদ, তাহাতে মানব্যাণের মুক্তি হয়, এরপ প্রেভিত সকলের তাৎপর্যা, যুক্তিতেও প্রতীয়মান হইতেছে। তোমার মত কার্য্যরূপে নানা ও কারণ রূপে অভেদ যথা স্থা রূপে অভেদ, ও কুগুল মুকুটাদি রূপে তেদ হয়, এরূপ তবে হইতে পারে যদি বেদান্ত নির্ণয়ে তোমার বৃদ্ধি স্বন্ত্রা হয়, প্রেভির গৃঢ় ভাব কি তাহা তোমার বিদিত হয় নাই।

শঙ্কর পুনর্বার কহিলেন। দ্বিজ্ঞবর, তুমি যে অবিদ্যার বিকম্পা করিয়াছ তাহাতে উত্তর শ্রবণ কর। আমাদের মতে অবিদ্যা কার্যা ও কারণ রূপ। দ্বিবিধা হয়, অনাদি ভার্ব- রূপা অবিদ্যা কারণরপিণী, তিনিই কার্য্যেতে প্রপঞ্চের কারণ সন্মতা হয়েন, দ্বিতীয়া কার্য্যরূপা অহং (আমি) মম (আমার) অধ্যাসরূপিণী হয়েন। সে সকল অনর্থকরী সর্ব্ব-লোক প্রদিদ্ধা যটে। এ উভয়ের মধ্যে কোন্ পক্ষে ভোমার পূর্ববিক, তাহা স্পাইরপে ব্যক্ত কর। যে প্রথমা কারে-রূপা, তাহা যদি প্রশ্লীয়া হয় ও তাহা বিনা বৃদ্ধ কারণ তোমার সম্মত হয়, তবে তোমার বক্তব্য যে কিরূপে ত্রন্ধ কারণ হয়েন, বিনা অবিদ্যা বিবর্ত্তত্ব কদাচ সম্ভব হয় না। পরিশেষে প্রপঞ্বন্দের পরিণাম স্বীকার করিতে হয়, যদি সে পরিণাম ব্রের এক দেশে স্বীকৃত হয়, তবে নিকল, নিষ্ক্রি, ব্ন্দ্ এ রূপ শ্রুতির সম্যক বিরোধী হয়। **অতএব** ৰু ন্মের এক দেশে পরিণাম শ্রুতি-বাহ্য, তাহা প্রাহ্য হইতে পারে না। যদি বুকোর সাকল্যে পরিণাম অভিমত হয়, ততে বুন্ধের অভাব এবং অনির্মোক্ষ প্রসঙ্গ, ইহা শিষ্ট জনগণের অসুমোদনীয় নং । তোমার মতে কূটন্থের ভঙ্গ হইল, তোমার এ আগ্রহ অনেক দোষ-হৃষ্ট আগার বোধ হইতেছে।

সকল সগুণ অশুদ্ধেতে পরিণাম সম্ভব হয়, নির্গুণ নিক্ষল শুদ্ধে পরিণাম কি প্রকারে হইতে পারে পরিণাম স্বীকারে ত্রন্ধের বিশ্ব রূপে সদা অবস্থান হয়, তোমার এপক আইতি-বাহ্য, কারণ বেদে 'অতোইন্যদার্ত্তণ ত্রেক্স-ভিন্ন জগৎমিথ্যা ) দৃটি হইতেছে। একমেবাদ্বিতীয়ঞ্চ নেহ্ নানাস্তি কিঞ্চন (অর্থ, এক শব্দে স্বজাতীয় ভেদ রহিত, অদ্বিতীয় বিজাগীয় ভেদ শূন্য, এ এক অদ্বিতীয়মাত্র ইহাতে নানা কিছুই নাই)।

অপূর্ব্বা ন পরং বুদ্ধ তস্য কার্য্য ন কারণং। অর্থ্যাহার পূর্ব্ব নাই ও পর নাই এমত বুদ্ধ তাহার কার্য্য কারণ নাই।

অপ্রাণো হামনা শুলো হাক্ষরাৎ পরতঃ পরঃ। অর্থ, প্রাণরহিত মনরহিত নির্মাল কুটস্থ ভাব হইতে পরাৎপর।

অবাহ্যানন্তরংবু কা। অর্থ, বাহ্য-অন্তরহীন বুকা। ইত্যাদি সহঅ সহঅ শ্রুতি বিদ্যমানা রহিয়াছেন।

কেবল ব্ৰহ্ম কারণ নছেন ইহা বেদে স্পাফ উক্ত হইয়াছে, তুমি বেদবিত্তাভিমানী, তোমার বুদ্ধির বৈভব অতি আশ্চর্য্য। অপিচ, লোকানুসারে কার্য্য কারণ অন্বয়ে স্বীকার কর্ত্তব্য লোকে হৎ স্বর্ণাদি যাদৃশ কারণ যাদৃশ কুন্ত মুকুটাদি যেরপ দৃষ্ট হয় তদ্রেপ বুকা তাদৃশ সচিদাত্মক শুদ্ধ বুদ্ধ সদানন্দ নির্ব্বিকম্পা নিরঞ্জন নিগুণ নিক্ষল, নিত্য প্রপঞ্চও সেইরপ হউক। একা কারণ হইতে অশুদ্ধ জড়, নৃত, হুঃখ, সগুণ, সকল, চল, সবিকম্পা, প্রপঞ্চ কিপ্রকারে জাত হইল। **অতএব দ্বৈত প্রপঞ্চের ও অধ্যক্ষাদি বিষয়ের কারণ কেবল** ব্রহ্ম কথন সম্ভব হয় না, এবঞ্চ ব্রহ্ম বিনা প্রপঞ্চের কারণ আঞ্তিতে প্রেফ হওয়া যায় না, অতএব বুকাই কারণ, তাহা যুক্তিতঃ ও আগম দার। সাধ্য, দেখ এই প্রপঞ্চ যাদৃশ জড় তৃঃথ অসৎ, তাদৃশ কারণ মায়। অবিদ্যা, অজ্ঞান শব্দিতা হয়। সেই মায়াকে লইয়া পরবুদা কারণ হয়েন, ইহা **শ্রুতিসন্মত।** শ্রুতিঃ,মায়ান্ত প্রকৃতিং বিদ্যান্মায়িনস্ত মহেশ্বং। অর্থ মায়াকে প্রকৃতি ও মায়িকে মহেশ্বর জানিবে। প্রাতঃ পরাস্য শক্তি-বি'বিধা জায়তে স্বগু গৈর তা। অর্থ, পর ইহার শক্তি অনেক প্রকার আপন গুণেতে আরভা।

শ্রুতিঃ। অজামেকামজোহোকস্ত্রিগুণা নিপ্ত ণোপিসন্। জুষমাণোহসুশোচতে চানীশয়া শোচতি॥

অর্থ। একা অজ। এক অজ (জন্মহীন) ত্রিগুণা নিগুণ হইয়া ভোগযুক্ত হইয়া অনুশোচনা করেন অনীশ্বরত্ব হেতু শোচনা করেন।

আর শ্রুতিতে অবিদ্যা মারা ইত্যাদি শব্দে শ্রুতা হই-তেছে, মারা ও বিদ্যার ভেদ নাই যে হেতু উভয়ের অভেদত্ত শ্রুতি ও পঞ্চম বেদে বিষ্ণুপুরাণে স্পান্ট শ্রুত হইতেছে। যথা,

তরত্যবিদ্যাং বিত্তাং হৃদি যশ্মিরিবেশিতে। যোগী মায়ামায়েপায়া তব্মৈ যোগাত্মনে নমঃ॥

অর্থ। যিনি হৃদয়ে নিবেশিত হইলে বোগী অপারমায়াময়ে অবিদ্যা হইতে উত্তীর্ণ হয় সে যোগাত্মাকে নমঃ।

বেদ ও মায়াকে আশ্রয় করিয়া পরমাত্মা ত্রন্মের কারণত্ত নির্দ্দেশ করেন, যেহেতু শুদ্ধে সন্তব হয় না। যথা গীতা। প্রকৃতিং স্বামবন্টভ্য বিস্কামি পুনঃ পুনঃ। ভূতগ্রামমিমং কৃৎস্মবশং প্রকৃতের্বশাৎ॥

অর্থ। স্বীয়া প্রকৃতিকে আশ্রয় করিয়া প্রকৃতির বশে অবশ হইয়া আমি সমস্ত ভূতগ্রাম স্থলন করি।

> মরাধ্যকেণ প্রকৃতিঃ সুয়তে সা চরাচরং। হেতুনানেন কোন্তের জগৎবিপরিবর্ত্তে॥

অর্থ। আমার অধ্যক্ষ হাযোগে প্রকৃতি চরাচর প্রদব করিতেছে, হে কোন্তের (অজুন) এই হেতুতে জগৎ বিশেষরূপে বর্ত্তমান রহিয়াছে। এবং "প্রকৃতিংস্থামধিষ্ঠার" ও "মম মারা ইুরাত্যরা" এ প্রকার গীতাতে প্রমেশ্বরোক্ত আছে। মারা ছেষা ময়া স্থটা যন্মাং পশ্যসি নারদ।

অর্থ। নারায়ণাখ্যানে খেতদ্বীপাধিপতি নারদকে কহিয়াখেন, হে নারদ যে আমাকে দেখিতে হ এ মারা, আমাকর্ত্ ফুফা হইরাছে।

সং অসং হইতে অনির্বাচনীয়া ভাবরূপা নায়া সদাত্মাতে কারণত্ব আরোপ করিয়া প্রপঞ্চাকার প্রাপ্তা হইয়াছে। যে নায়া, সেই প্রপঞ্চের কারণত্বরূপে শ্রুতি স্মৃতিতে সর্বাত্র নিণীতা হইয়াছে, সেই মোহ ও বিক্ষেপের কারণ, সদসং হইতে অনির্বাচ্যরূপ, অর্থাৎ সং বা অসং নির্বাচা যায় না, কার্য্য দৃষ্ট হইতেছে তাদৃশ কারণ মায়া শ্রুতি-যুক্তিতে কম্পনা করা যায়।

যিনি অসঙ্গ উদাসীন শুদ্ধ বুদ্ধ অমল অমর যুক্তিমতে কেবল তিনি, কি প্রকারে প্রপঞ্চের কারণ হইবেন, এই কারণ-রূপ মারা কথিত হইল।

দিতীয়া কার্য্যরপা যে "অহং মম-অধ্যাসর পিনী" সে সর্বলোকপ্রসিদ্ধা, মানবগণের সদা অনর্থহেতু। তুমি স্বরু– দ্বিতে যে ভিন্নাহভিন্নারপা উৎপ্রেক্ষা(১) করিয়াই, সে বিকণ্প উভয়ন্থলে অবকাশ প্রাপ্ত হয় না; অতএব সেই অবিদ্যা অতি-শক্তিতে শুদ্ধ ত্রন্ধতিতন্যে ঈশ্বরত্ব ও জীবত্ব কণ্পনা করে। যে মার্য়া নিরাকার ত্রন্ধে ভেদাংশ কণ্পনা করিতেছে, সেই বিবিধাকার প্রপঞ্চ প্রদর্শন করাইতেছে। তুমি পরত্রন্ধ অনভিজ্ঞ, ভেদাভেদ–প্রজণ্পী, তোমার স্বান্নভূতি প্রসিদ্ধ জন্য অবিদ্যা স্বীকার কর্ত্ব্য হয়।

১ স্বর্দ্ধি-প্রচারতা, প্রস্তুত বস্তুকে অধঃকৃত করিয়া অপ্রস্তুত কম্পেনা।

অপিচ প্রপঞ্চের সত্যন্ত যে বিরুদ্ধ তোমার স্বীরুত হইয়াছে, তাহাতে তোমার ভ্রম ভিন্ন সাধক প্রমাণ দৃতিগোচর
হয় না। ভ্রমের আধারভূতা বিচিত্র শক্তিশালিনী জগৎ—
জীব ঈশ্বরের ভেদজননা অবিদ্যা বিনা রুথা ভেদাভেদ
প্রলাপাদি কে স্কান করে, ও শ্রুতি সকলের প্রসিদ্ধ মুখ্যার্থ
পরিত্যাগ করিয়া অন্য রূপ কল্পনা করিতে অন্য কে সমর্থা
হয়। শ্রুতি 'অতোহন্যদার্ত্ত" বাক্যে প্রপঞ্চ মিথ্যা কহেন,
ও "নেহ নানান্তি কিঞ্চন" এই নানান্ত প্রতিষেধিনী শ্রুতি:।
এবং "সর্বাংখলিদংব্রেদ্ধাণ ইত্যাদি অনেকবিধা শ্রুতিতে প্রপঞ্চ
বাধ্য সমাদেশ স্পাট রহিয়াছে, ইয় উদাহ্যত হইল।

গুণকিশিত সর্পদিগুদি বস্তুর তত্ত্ব জিজ্ঞাসা করিলে, আগু(১) জন কহেন,সর্প নয় এ রজ্জু,তদ্রুপ কিশিত প্রপঞ্চের তত্ত্ব কি, এ সংশয়ে বেদান্ত উত্তর দিতেছেন, সর্ব্ব ত্রন্ধ। অধি-ষ্ঠান হইতে অধ্যন্তের পৃথক্ সত্ত্ব। নাই, ইহা বোধ করাইতে বেদ সর্ব্ব–ত্রন্ধ–বাগী কহেন, নিশুণ নিক্ষল ত্রন্ধ অথণ্ড একরস সুধরপ কি প্রকারে অন্যরূপ মলিন জড় জগৎ আকার হুখবেন।

এক কালে এক বস্তু সগুণ নিগুণ সাকার নিরাকার ইহা অবিদ্যা বিনা সঙ্গত হয় না, অবিদ্যা শবল ত্রন্ধ জগৎজীব ঈশ্বরত্ব প্রাপ্ত হয়েন, ইহা লোকে প্রতীয়মান, শুদ্ধ বস্তুর নানাত্ব বাদী সকলে অফীকার করেন।

অপিচ, প্রপঞ্চের সভাত্ত সিদ্ধে মুক্তি ছলভা হয়, কারণ বেদ্ম আপন প্রপঞ্চাকারতা কদাচ পরিত্যাগ করেন না।

১ হিতৈষা।

ভাস্কর কহিলেন। যতে, ভোগার মতে কেবল বুক্ষে জীবেশরের আর বস্ধানাক্ষের ব্যবস্থা কি প্রকারে হয়, আমার মতে কথঞ্চিৎ বন্ধানাক্ষের ব্যবস্থা যুক্তিতঃ হইতে পারে, কারণ জীব জগৎ বুন্ধা হইতে ভিন্ন, বুন্ধার নিত্যমুক্তত্ব ও জীবগণের বন্ধাত্ব দিদ্ধা, সে জীবরন্দের জ্ঞান কর্মদারা মুক্তির ব্যবস্থিতি হয়।

কেবল অভেদবাদে ত্রন্ধ কি প্রকারে সর্বানর্থমূল জগৎ অজ্ঞ তুল্য আপনাতে উৎপাদন করেন, বিশুদ্ধের অবিশুদ্ধ রূপ প্রথা বিরুদ্ধ হয়, নিত্যমুক্তের বন্ধত্ব কি প্রকারে তোমার স্বীকৃত হয়, তাহা ব্যক্ত কয়।

শঙ্কর কহিলেন। দ্বিজ, তোমার বেদান্তদক্ষতা সর্ব্ব-প্রকারে প্রকট হইতেছে সঙ্কর(১)বাদী মত সকল সার নহে, জীব ত্রন্ধোর জাতি ব্যক্তি ভাবতা নয়, তদভাবে তোমার ভেদাভেদ কদাচ প্রমাণ্যিদ্ধ হইতে পারে না।

যদি বল, "মনৈবাংশো জীবলোকে জীবভূতঃ সনাতনঃ"
এই স্মৃতি স্বয়ং ভেদাভেদ নির্দেশ করিজেছেন, ইহা বলিবা না
কারণ ইহাতে নিজিল নিজি ্য়, নিরংশ শুতি–বিরুদ্ধ হয়,
এবং "স্থৃতিবিরুদ্ধ ক্ষেত্রজ্ঞপাপি মাং বিদ্ধি সর্ব্ব ক্ষেত্রেষ্ঠ্ ভারত" অর্থ, হে ভারত(অর্জুন) সকল ক্ষেত্রেতে(শরীরে)
আমাকে ক্ষেত্রজ্ঞ জানিবা।

> সমং সর্কেষু ভূতেষু তিষ্ঠন্তং পরমেশ্বরং। বিনশ্যৎ স্বহবিনশ্যন্তং যঃ পশ্যতি স পশ্যতি॥

অর্থ। দকল ভূতেতে সমস্থিত পরমেশ্বরকে বিনাশ-শালিতে অবিনাশী যে দেখে সে দখে।

১ মি ভ্রিভ।

ষে শ্রেতি স্মৃতি এরপ অভেদ প্রতিপাদন করিতেছেন, তাঁহারা কি প্রকারে অংশাংশিতা কহিবেন। অন্যথা মে সাংশ ত্রেরের ঘটাদি তুলা অব্য়ব আরভ্যতা প্রাপ্তি হয়, ইহার পর অযুক্ত আর কি হইবে। যেমত কোন ব্যক্তিকর্তৃক নিক্ষল আকাশ খড়গধারাদি দ্বারা ভেদকৃত হয় না, সে রপ ত্রের অভেদ্য বুদ্ধাদি উপাধি নিচরের ত্রন্ধ ভেদে সামর্থ্য কদাচ নাই। স্ফির পূর্ব্বে নিক্ষল ত্রন্ধে জীবভেদ ছিল না, কর্ম্ম অবিদ্যা সংক্ষার সকল বুদ্ধাদি উৎপত্তির পূর্ব্বে বিদ্যমান থাকে না, যে জীবকে ভেদ করিবে, কারণ বুদ্ধাদি উপাধি জীবকি বিভাগ করিয়া থাকে এ নিমিত্ত মনীষিগণ বুদ্ধাদি উপাধিক জীব নির্ণয় করিয়াছেন।

যদি বল, নীল পীতাদি তুল্য স্বাভাবিক ভেদ সিদ্ধ হয়, তাহাতে দ্রব্যাদি নিবন্ধন অভেদ হয়। তবে অয়মাত্মা ত্রন্ধ (এই আত্মা ত্রন্ধ) এ সামানাধিকরণ্য ঘটে না, যেমত নীল পীতাদিতে এ প্রথা সঙ্গত হয় না। জগৎ জীব নিষ্পন্ন হয় নাই, তাহা অনাদি হয় না, কিন্তু উপাধি নিবন্ধন তাহা ত্রন্ধেতে ভাসিত, যে যাহা নয় তাহাতে তাহা আরোপ এই ভ্রম ইহাতে হয়।

যদি বল, প্রামাণিক ভেদ কি প্রকারে ভ্রম হইতে পারে, এমত বলিবা না, অধ্যক্ষাদির ভেদে ব্রহ্মাত্মার ভেদ প্রসর(১) হয় না আগম এভেদকে প্রতিষেধ(২) করিতেছেন।

নান্যোহস্তি (অন্য নাই) এই বাক্য দ্বারা এবং তত্ত্বমস্যাদি অনেক বাক্য সন্দর্ভে(৩) অভেদ কথিত হইয়াছে।

১ প্রকৃষ্টরপে সঞ্চার। ২ নিষেধ। ৩ স্ক্র তাৎপর্য্য সংগ্রহ।

ভাক্ষর কহিলেন। ভেদ নাই কহিলে বন্ধত্ব মুক্তত্ব ব্যব-ছার অনুপপজি(১) হেতু অভেদ স্বীকারের ব্যবস্থিতি(২) হয় না। যদি ভেদাংশ অবলয়নে ব্যবস্থা হয়, তবে আমার মতে অবিদ্যা সংস্কা ও তদভাব হেতু অদ্বৈত ব্রহ্মবস্তুতে বন্ধ মোক্ষ ব্যাস্থা হয়।

শঙ্করোক্তি। ভেদাভেদ পরস্পর বিরুদ্ধ উভয়ের একেতে সম্ভাবতা হয় না, বন্ধ মোক্ষ গোচরে পরত্রক্ষেতে অবি-দ্যাদি সংসর্গ এবং তদভাব সিদ্ধ, তাহাতে তোমার দ্বেষ কেন।

ভাক্ষরোক্তি। ভোমার মতে অংশভূত এ সংসারী জীবে তাহার অভাবে অংশী ত্রন্ধের নাই তাৎপর্য্য অংশী জীবে বন্ধ মোক্ষ থাকিলে অংশী ত্রন্ধে তাহা স্বীকৃত হয়; দৃষ্টা ন্ত যথা বস্ত্র-দেহের একদেশ স্থৃতিকাদি স্পৃষ্ট হইলে বস্ত্রদেহ-সাকল্য প্রকালনীয় হয়।

অতএব তোমার মতে ত্রন্ধের সংখারিতা কেন নাই, প্রভাৱত অথিল প্রপঞ্চের ও জীবনিকরের সহিত অভেদ ত্রন্ধ দেখিলে দোষ সকল তাহাতেই স্বীকৃত হয়।

শঙ্করোক্তি। তাহা ইইলে তাদৃশ ত্রন্ধ-প্রাপ্তির অপুরু-বার্থতা, এবং শান্ত আরম্ভাদি সমস্ত ব্যর্থ হয়, তবে তোমার মতে জ্ঞান ধ্যানাদি দ্বারা স্বোপাধি বিলাপিত হইলেও অথিল জীবোপাধি বিলাপন শক্য হয় না, যাহাতে ত্রন্ধে বিকিশ্পিত দোষ সকল নিবারিত হয়। আমার মতে কেবল ত্রন্ধে কোন দোষ হয় না, কারণ প্রতিবিশ্বগত দোষ বিশ্ব স্পর্শ হয় না, তত্ত্ব-

১ অসঙ্গত। ২ ব্যবস্থা।

জ্ঞানে সকল উপাধির মোক্ষ হয়, ষেমন স্বপ্নকম্পিত বস্তু সকল প্রবাধে ক্ষয় দর্শন হইতেছে।

যদি বল শুকাদি তত্ত্ব বোধ দ্বারা সর্ব্বোপাধি ক্ষয় হও-য়াতে অধুনা সর্ব্ব সংসার অদর্শন প্রসঙ্গ হয়। সে প**কে**ও এ দোষ সমান, তাহা কি প্রকার প্রবণ কর, এক এক জীবের এক এক কম্পে মুক্তিতে তত্তৎ কম্পে অতীত অনতীত জীবগণের সে রূপ মুক্তি হউক, এই তোমার সংসার অদর্শন, ত্রন্ধাইত্মক্যবাদিগণ কর্ত্ত্ক অসুভবাবলম্বন দারা উভয়ে সমান উপপত্তি সমাধান হয়, শ্রোত-পক্ষাত্র-সারিগণ কোন প্রকারে বলিতে পারেন। সম্প্রতি তুমি যে বন্ধ মোক্ষব্যবস্থা প্রশ্ন করিয়াছ, তাহা প্রবণ কর, সত্য এক চিদানন্দ অথগুাত্মা একরস স্বয়ং তুমি সর্ব্বাধিষ্ঠানভূত্ তোমা ভিন্ন যে মুমুক্ষ্গণ ও মুচ্যমান ও মুক্ত বহু জীব তোমার অনিদ্যাবশে তোমাতে স্বপ্ন তুল্য কম্পিত। বামদেব শুকা-দির মুক্তি শ্রবণ, ভোমার রোচনা(১) নিমিন্ত, অথবা ত্রন্ধবিদ্যা সংস্তবন(২) জন্য,তথাচ বন্ধ মোক্ষ হুই কাহার,তোমার সংশয় সংসার দশাতে বা মোক্ষ কালে সম্ভব নাই, ভত্তৎ পুরুষ দুষ্টমাত্র গুরু শাস্ত্র দ্বারা আত্মা বোধিত হইলে কাহারো এমত সংশয় উদিত হয় না।

এ অখণ্ড এক শুদ্ধাত্মাবাদে তৎপর শাস্ত্র দ্বারা উপ-পত্তিভঃ(৩) ত্রক্ষৈক্য বস্তু জ্ঞানে স্বপ্নতুল্য সকার্য্য অবিদ্যার লয় হয়,অথণ্ডানন্দ এক ত্রন্ধাত্মা পরিশেষ থাকেন। তথাচ সেই নিত্যমুক্ত ত্রন্ধ স্থীয় অবিদ্যাতে জীবভাব প্রাপ্ত হইয়া

১ কচি। ২ প্রসংশা। ৩ দৃষ্টার দারা প্রতিপাদন।

সংসার প্রতিপাদন(১) করেন, স্ববিদ্যাতে তিনি নিভাযুক্ত বিমোচিত হয়েন, ও নিভানিরত্ত এ সংসার নিবর্ত্তিত হয়।

ভাক্ষরোক্তি। যদি ইছা হয় তবে জীবের সর্বতোভাবে ব্রহ্মত্ব হইবায় তত্ত্বমস্যাদি বাক্য পদদ্বয় পুনরুক্তি বলিতে হয়, তাহা নিরাস জন্য এস্থলে ভেদাভেদমত স্বীকার কর্ত্তব্য।

শঙ্করোক্তি। যদি ইহা বল তবে তোমার মতে বাক্যার্থ জ্ঞানে দেহাদি সংযুক্ত জীবের ত্রহ্ম সহ ঐক্য ও দেহেন্দ্রিয়াদি সংসার নির্ত্তি সম্ভব হয় না। তোমার মতে ভেদাভেদ হুই বাস্তব, উভয়ের মহাবাক্য রূপত্ব হেতু জ্ঞান দ্বারা দেহাদি নির্ত্তি হয়না।

যুক্তিতঃ তোমার মতে আগমের ও দেহী সকলের বর্ত্তমান উদ্দেশে যোগ্যানুপলিরিতঃ বিরোধের সহিত অনুবাদিতা হয় আগমের তাৎপর্য্য মোক্ষে দেহাদি ক্ষয়ে, তথাপি তোমার মতে মোক্ষকালে জ্ঞাবের ভেদাংশ নির্ত্ত হয় না। সে দেহে-ক্রিয়াদি অনিবার্য্য বিষয় তোমার স্বীক্তুত হইল, তবে মহান্ আশ্চর্য্য! তোমার সঙ্করবাদে মোক্ষ সংসার হইতে বিশেষ হইল না। বিজ্ঞান বিষয়ত্ব হেতু তত্ত্বজ্ঞানে তোমার ভেদাংশ নির্ত্তি হইবে না, অতএব তোমর মতে ক্রেত্তির তত্ত্বজ্ঞানে মোক্ষ সদ্ধান ইইল না, ভেদাভেদ শাস্ত্রবাদির সর্ব্ব পরিশ্রম ব্যর্থ হইল।

ভাক্ষর কহিলেন। কেবল জ্ঞানে মুক্তি হইলে তাহা হইতে পারে, তাহা আমার দৃষ্ট হয় না, কিন্তু শ্রোত কর্ম যুক্ত জ্ঞানে মোক হয়, তদ্বিষয়ে শ্রুতির জ্ঞান ইষ্ট নয় যেহেতু

১ জ্ঞাপন, বোধন।

যাবজ্জীব কর্ম কহিতেছেন, কর্ম বিনা কেবল জ্ঞান মুক্তি-প্রদ হয় না, যজেনেত্যাদি বাক্য দ্বারা কর্মে নিয়োগ বিহিত হইয়াছে, তজ্জন্য তাহার মুক্তিহেতু হা অবগতি হয়। ত্রন্ধবিৎ পর্মাপ্রোতি শোকং তরতি চাত্মবিৎ,এ বাক্যে শ্রুতি ত্রন্ধজ্ঞান মোক্ষসাধন কহেন, যেমত উভয় পক্ষ দ্বারা পক্ষিগণের অকাশগতি হয়, সেমত জ্ঞান কর্ম দ্বারা মোক্ষ হয়, এই স্মৃতি।

শঙ্কর কহিলেন। এমত বলিও না, শ্রুতির প্রমাশয় তোমার বোধ হয় নাই। শ্রুতি যাবজ্জীব এই বাক্যে কর্ম-সঙ্গি(১) অজ্ঞগণের কর্ম কর্ত্তব্য, ইহা বোধ করাইতেছেন, সন্ন্যা-সিবর্গের কদাচ নয়, প্রত্যুত আগম মোক্ষার্থিরন্দের প্রতি কহিতেছেন, "যদহরেব বিরজেৎ তদহরেব প্রজ্ঞেত্ত্ব অর্থ, যে দিন বৈরাগ্য হইবে সেই দিবস সন্ন্যাস লইবে।

পুনঃ জ্ঞানিগণের কর্ম ত্যাগে বক্তব্য কি রহিল, প্রুতিষ্টুলি দারা জ্ঞান কর্মের বিরোধ হেতু জ্ঞানী বা মুমুক্ষ্ণণের কর্মের দন্তব রহিল না, কর্জ্ কর্মা প্রধান, কর্মা ও জ্ঞান বিলক্ষণ, যে হেতু অকর্ভৃত্ব, অভ্যেক্তৃত্ব জ্ঞানের সহিত তাহা বিরোধী হয়, মিথ্যাজ্ঞান প্রযুক্ত সে জ্ঞান বিরোধী, কর্মা মিথ্যা জ্ঞান নিরত হেতু জ্ঞানিগণের কি প্রকারে সম্ভব হয়, যেমত তেজঃ তিমিরের যোগপদ্য(২) সম্ভব হয় না, তেমত বিরোধ হেতু জ্ঞান কর্মা একাধারে সম্ভাবিত নয়। আমি বেক্ষা আমি কর্ম্ভা যাহার নিশ্চয় সে চার্কাক বিধেয় যেহেতু তাহার দেহাদিতে বেক্ষা বুদ্ধি প্রকাশ।

অপিচ, মোক্ষ কর্মকল হইলে উৎপাদ্য ও প্রাপ্য ও

১ কর্মাসক্ত। ২ এককালী**ন**তা

নংকার্য এবং বিকার্য এই চতুর্বিধ হইবার অবশ্য সন্তব, বেহেতু উক্ত চারি প্রকার কর্মের ফল যুক্তিসিদ্ধ হয়। প্রাতি— মিশ্চয়ে মোক্ষ ভ্রক্ষ-স্বরূপ, নিভাত্ব হেতু ভাহা উৎপাদ্য হয় না, যদি মোক্ষ উৎপাদ্য হয়, তবে কি প্রকারে নিভা হইবে, আর সর্বাপতত্ব প্রযুক্ত নিভাগ্রে, সে কর্ম দ্বারা প্রাপ্য কি রূপে হয়, আর কর্ম তুল্য বিকারাভাব হেতু বিকার্য্য হইতে পারে না, এবং নিভার অভিশয় নাই, অভএব সংকার্য্য সন্মত হয় না, প্রতরাং জ্ঞানফল মোক্ষে কর্মের প্রেবেশভা নাই। অজ্ঞগণের চিত্তক্তদ্ধি উদ্দেশে যজ্ঞেনেভ্যাদি বাক্যে কর্মের ভাৎপর্য্য,

'জ্ঞাত্বা তমেব চাতিস্ত্যুমেতি,নান্যৎ পদ্বায়নায় জ্ঞানাদ্ধি কৈবল্যং ন কর্মাভ্যঃ ।" অর্থ, ভাঁহাকে জ্ঞানিয়া স্ত্যুকে অতিক্রমণ করিবে মুক্তির মিমিত্ত অন্য পথ নাই। জ্ঞানেতেই কৈবল্য, কর্ম সকল হইতে নয়।

ইত্যাদি বাক্য দারা জ্ঞান মোক্ষসাধন শ্রুতি কহিতেছেন, তোমার মতে জ্ঞান সংসার ব্যু-প্রবর্ত্তন প্রকাশ পাইতেছে, লান্তিজন্য জ্ঞান সর্বপ্রকারে মোক্ষকর নয়।

তুমি কহিয়াছ যে গরুড় ধ্যানে সভ্য বিষাদি নাশ হয় সে বিষাদিরও সভ্যত্ত সন্তব হয় না, ধ্যানের অপ্রমাণত্ব প্রযুক্ত দৃষ্টান্ত সন্তাবিত হইতে পারে না। সেতু দর্শন ক্রিয়া রূপে পাপিগণের পাপহন্ত, দৃষ্টান্ত বিজ্ঞান ফল সাধনে হয় না, অন্যথা তত্ত্রনিবাসী ত্রন্ধহত্যাকারী ও অপ্রদ্ধাবান্ মুক্ত নিচয়ের পাপোৎপত্তির সন্তব থাকে না।

মুমুক্পণের তত্বমস্যাদি বাক্য জনিত বিজ্ঞান দৃষ্ট দ্বাবে

বন্ধহন্ত, তদ্বিধ নয়। অপিচ এই বেদবিক্লব আন্তিদায়ী ভেলা-ভেদ মতে তত্ত্বং পদার্থ যুক্তিতঃ লেশ মাত্র বর্ণন করিতে শক্য হয় না যে ত্রং পদার্থে জীব কে হয়। জীবের **অবস্ততা দোষ** হেতু জীব ভেদাভেদ হইতে পারে না। উভয় পরতন্ত্র হেডু একে সমুদায় তাহা হয় না, যদি ত্রন্ধ অভেদাংশ তবে তাহার অংশ অন্যো নাই। জীবাংশ জীবের স্বীকারে সাবয়বত্ত প্রাপ্ত হয়। যদি অভেদাংশ ত্রন্ধ না হয়, তবে উভয়ের অভ্যন্ত ভেদ বশতঃ কোন মোক্ষাদি কোন ব্যবহার সিদ্ধ হর না, এ শাস্ত্র উপদেশ কাহার বলা যায়,অভেদাং শের সম্ভব হয় না, ত্রন্ম রূপতা হেতু তাহার উপদেশ অপেক্ষা নাই**, আ**র ভেদাং শের উপদেশ ত্রন্ধাস্মি অযোগতা হেতু হইতে পারে না। অভেদ বিরোধ জন্য ভেদাংশের মোক্ষ সম্ভব হয় না। ভেদাং শের অবিদ্যাদি দোষ এ মতে তাহা সম্ভাবিত নয়। ত্র:ক্ষতে প্রমঙ্গ হইলে তাহা ভেদাংশ গত হয় না। উপাধি জননের পুর্বের ভেদাভাব, উপাধি অনপেক্ষ ভিন্নাংশ জীব উক্ত হয়, সে অংশ নাশ হইলে জীবের নাশ হয়, তবে মোক্ষ কাহার হইবে, ত্রেমার বল ? অভেদাংশ ত্রেমার নিতামুক্তত্ব সিদ্ধ আছে, যদি মোক্ষেও ভিন্নাভিন্ন হয়; তবে ত্রন্ধার তত্ত্বিৎ এরূপ স্থীকারে মোক্ষতেও সংসারভাব থাকে অতএব অনেক দোষতুষ্ট ভেদাভেদ মত আগ্রহ(১)-পরিভাাপ করিয়া বেদ সংমত সমত গ্রহণ কর।

আমার মতে জীবের স্বতঃ ত্রহাত্ব সত্ত্বেও সদ্বিতীয়ত্ব ও পারোক্ষ্য ভ্রমদ্বয় নির্ভিজন্য এ বাক্যে পদদ্বয়ের উপযুক্তত্ব

১ অভিযন্ত্র।

হয়। বাকোতে জ্ঞানদারা অবিদ্যা নির্তিতে নিতাসিদ্ধ পর্বুদ্ধাথণ্ড প্রিশেষ থাকেন, এই স্বতো মোক্ষ, বৃদ্ধাদ্বৈত মতে
পুনক্ষতি হয় না। অপিচ এই সক্ষরবাদে মোক্ষবার্তা বা
ব্যবহার সকল হল্ভ; যুক্তিতঃ তাহা কহিতেছি, প্রবণ কর,
তেদ কাহাকে বল, সে অতেদ সহ বর্তুমান এক বস্তুতে স্থিত
হয় ইহা অধুনা ভোমার বক্তব্য।

যদি পরস্পার ভাবে বল, তাহা কি কারণ কার্য্যের অস্তি বা নাস্তি তাহাতে একত্বই বাস্তব হয় ভেদ আছে কহিলে তাহাই আছে, তথন অভেদ সন্তব হয় না। ভাবাভাবের সহাবস্থান বিরোধ জন্য হইতে পারে না। স্বর্ণে স্বর্ণরূপে মুকুটাদির যে অভেদ মুকুটাদি সকল ভাব ভেদ হয় না সেই রূপে, যে হেতু কনক রূপে তাহাদের ভেদ নাই, অতএব কটকের তদ্ধপে কনক হইতে অভেদ, তথাচ কটকাদি বস্তুত স্বর্ণ মাত্র হয়।

আর ভেদের অপ্রকাশে তাহা সুবর্ণ রপে অভেদ ও কুণ্ডলাদি বিভেদে কনকত্ব রপে ভেদ হয় না। যদি সুবর্ণ হইতে অভেদ তবে সে সুবর্ণ কি প্রকারে এ কটক না হয়, যে হেতু কুণ্ডলাদিতে সুবর্ণ ই অনুস্মাত থাকে। যদি নয় বল, তবে কি প্রকারে সুবর্ণ সহ অভিন্ন হইয়া কটক অনুবর্ত্ত হয়। যে যাহাতে অনুবর্ত্ত(১) হইয়া তাহা হইতে ব্যাবর্ত্ত(২) হয় অবশ্য তাহা ভিন্ন বলা যায়, য়েমত সুত্র হইতে কুপুম।

স্বর্ণের অনুবর্ত্তমানে যে কুগুলাদি বিকার তৎসহ অনুবর্ত্ত হয়ুসে কটক হইতে স্বর্ব অভিন্ন। যদি সন্তানুবর্ত্তিতে সকলের অসুগমন হয়, ইহাতে ইহা হইতে এ ভেদ বটে এ নয় এমত হয় না।

দূর হইতে স্বর্ণ বিজ্ঞাত হইলে, স্বর্ণ হইতে অভেদ জন্য তাহার বিশেষতা কুগুলাদি জিজ্ঞাস্য হয় না, কারণ দূর হইতেই পূর্বের স্বর্ণ বিজ্ঞাত হইয়াছে। কনক হইতে কুগুলাদির ডেদ থাকিলে, ও অজ্ঞাত হইলে, বিশেষ জিজ্ঞাসা হইতে পারে, যদি ইহা বল তবে শ্রবণ কর, অভেদ আছে, অত-এব সম্প্রতি প্রত্যুত সেই জ্ঞান।

কারণের অভাবে কার্য্যের অভাব স্বাভাবিক মত, তথাচ হেতুর সত্তাতে ভাব বিদ্যমান ইহাও স্বাভাবিক। কনকের সত্তানুবর্ত্তি অভেদে কারণ, কনক অবগত হইলে বিশেষ কুণ্ডলাদি জ্ঞাত হয়, তোমার মতে সে জিজ্ঞাসা ও অববোধ রুথা।

বাহা গৃহ্মাণে যাহা গ্রহীত না হয়, তাহা হইতে তাহা ভেদ হর, যথা রাসভ(১) গৃহ্মাণে হস্তি গ্রহণ হয় না। দূর হইতে স্বর্ণ গৃহ্মাণে কুণ্ডলাদি গ্রহণ না হইলে স্বর্ণ হইতে তাহার ভেদ বলা যায়,হেমকুণ্ডলের সামানাধিকরণা(২) সমান আশ্রাম্ব হেতু বা আধার আধ্রে ভাবে হয় না, কিস্কু অভেদ স্বরূপত্ব হেতুই বক্তব্য অন্যথা তাহা হয় না।

ভেদাভেদ রূপত্ব হেতু ক্বচিৎ ব্যবহারও হয় না কারণ উভয়ের মধ্যে অন্য হেয় ব্যবস্থা হয়, আর সে ভেদ কম্পনা অভেদ উপাদানক হয়, অর্থাৎ অভেদ উপাদান কারণে ভেদ– কম্পনা হয়। আর যুক্তিতঃ অভেদ কম্পানা ও ভেদ উপাদানক

১ গর্দভ। ২ ঐক্যজ্ঞান বিষয়ে তিন সন্বন্ধের মধ্যে প্রথম সহজ্ঞা।

হয়, অর্থাৎ অভেদও ভেদে কম্পানা হয়। বিভিদ্যমান তন্ত্র হেডু বেদের বহু যুক্তি দারা বস্তুতঃ এক হইতে সে প্রত্যেক ভেদ হয় একের অভাবে অযোগত্ব হেডু অনাশ্রয় ভেদ হয় না, এক ভেদের অনধীন অপিচ স্বরূপতঃ ইহা বটে ইহা নয়, গ্রহণে প্রতিযোগি(১) সিদ্ধ হয়।

একের অন্য অনপেক্ষ রূপত্ব প্রযুক্ত, ভেদকম্পনা অনির্বাচ্য অভেদ হেতুকা সিদ্ধা হয়। যে হেতু এক এবং অদিতীয় বুক্ষ বেদে প্রুত হইতেছে, এক একরূপ হয় ইহা ঈশ্বর-ভাষিত বাচারস্তণ(২) বিকার নামধেয়, বাচারস্তণ হক্তিকা মাত্র সত্য, অত্এব চৈতন্য সত্য জগৎ মিথা।

অতএব ভেদাভেদ মত অরমণীয়, বিচারে বেদান্ত বিরুদ্ধ এই নিশ্চয়, এ হেতু অধুনা তুমি ভাবরূপ অজ্ঞান চিদাশ্রার চিদ্বিষয় যুক্তিতঃ আশ্রয় করিয়া মিথ্যা আগ্রহ পরিত্যাগ কর।

জগ্রৎ আদিতে আমি মনুষ্য ভ্রমালুক যে জ্ঞান, বুন্দার অনবভাসন তাহার কারণ।

ভাক্ষরোক্তি। তোমার মতে এ ভ্রমেরও হুর্ভণত্ব হয়, কি প্রকারে তাহা প্রবণ কর, থণ্ড গোমুণ্ড, ইহাতে যেমত একজাতি-অয়য়(৩) ব্যক্তি(শরীর) সকলে স্বীকৃত হয়, অতএব ভে্লাভেল প্রামাণিক নিশ্চয় হয়; সেরপে আমি মনুষ্য আমি ক্রেম ইহা এক দেহির শরীর ও বৃদ্ধ সহ ভেলাভেল প্রামাণিক কেন না হইবে ? সেই মত আমি মনুষ্য এই তোমার দেহাত্মার অভেদে প্রতায় প্রমারূপ(৪) ভ্রম নয়।

<sup>্</sup> ১ বিরোধ। । ২ যাহা বাক্য ছারা ক্থিত হয়।

ওজাতিযুক্ত। ৪জান।

শঙ্করোক্তি। আমি মনুষ্য নহি, ইহা শাস্ত্রীয় নিশ্চয়, এ থগুগাবী নয়, কিন্তু মুগু,ইহা উপপদ্য(১) হয়, তোমাকে কহি-তেছি, শুক্তি রূপ্য নিষেধ তুল্য আমি মনুষ্য নহি, এ নিষেধ হেতু তাহা ভ্রম হয়।

ভাঙ্করোক্তি। তবে তোমার মতে এই থগুণগ্রী ইহাতে পোত্র উপাধি হয় না, থগুভানের ভ্রমত্ব প্রমাণতঃ হইতে পারে না।

শঙ্করোক্তি। সে নিষেধ থণ্ডাতে হর, গোত্ব উপাধিতে নয়। যদি বল, মুণ্ডাতে অপ্রসক্ত(২) হেতু থণ্ডাতে নিষিদ্ধতা কি রূপে হয়,যে থণ্ডা ব্যক্তাবচ্ছিন্ন(৩) গোত্ব দে তাহার আস্পদ নিষেধ করা ইহা থণ্ডা নিষেধ হয় না, যাহাতে এ হুষণ হইবে।

কিন্তু মুগুাত্মিকা ব্যক্তি, তদবচ্ছিন্ন যে গোত্ব ভাহাতে খণ্ড নিষেধ হয় না। যদি বল,তবে প্রাবণ কর। প্রকৃত বিষয়ে— তেও মনুষ্যত্বাবচ্ছিন্ন আত্মা, তাহার আস্পদ(৪) ভাহাতে মনু— ষ্যত্ব আমরা নিষেধ করি না, ত্রকাবিচ্ছিন্ন আত্মাতে তাহা নিষেধ করিতেছি।

তথাচ অনুগত গোত্মের সহ উত্থা ব্যক্তি ও থণ্ডমুণ্ড সম্বন্ধ ব্যবস্থিতিতে খণ্ডাগো এই জ্ঞান যেমত প্রমাণসম্মত হয়, সেমত আমি মনুষ্য এ রূপ প্রত্যয়ের প্রামাণিকত্ব তোমার ভেদাতেদ মতে হুর্কার।

যদি, বল তাহা ব্যবহারতঃ সিদ্ধ এই প্রামাণ্য, তবে প্রকৃত বিষয়ে সঙ্করমতে সেরূপ সমান, তোমার মতে মোক্ষ কালেও

১ সাধ্য। ২ অন্তরত। ৬ শরীর ও অবয়বযুক্ত, বিশিষ্ট। ৪ কর্মা ছান, প্রতিষ্ঠা পাত্র।

সর্ব্বোপাদান ব্রুক্ষের সহিত জীবের সর্ব্বাত্মক রূপে স্থিতি হয়, সর্ব্ব দেহেন্দ্রিয় প্রাণাদির অভিমান পুরঃসর ব্যবহার ছেদ হয় না, তোমার চেফিত সিদ্ধ।

দেহাত্মার জাতি ব্যক্তি কৃত সম্বন্ধ নাই ও না কার্য্য কার-ণব রূপ ও না গুণগুণিত্ব ও না বিশেষণ বিশেষক ও না অব– য়ব অবয়বিত্ব রূপ প্রযোজক হয়। ভেদাভেদ প্রযোজক এই পঞ্চ সম্বন্ধ দেহাত্মার নাই, অতএব সে অভেদ ভ্রম।

ভাক্ষরোক্তি। উক্ত পঞ্চের কারণত্ব হউক যথন ব্যক্তিচার উপলব্ধি হেতু এক একের কারণত্ব যোজনা হয়না, তথন কারণবাভূল্যে তোমার গোমুগু স্বীক্তত, দেহদেহির কিন্রপ সম্বর তুমি বল নাই, এসকলের কারণ কে ইহা বল।

শঙ্করোক্তি। তোমার মতে কোন ভেদাভেদ সিদ্ধ হইল না, যদি অতিপ্রসঙ্গ(১) ভয়ে তোমার পঞ্চতে নির্বিদ্ধ হয়, তবে দেহ ও আত্মা উভয়ের কার্যকোরণত্ব হউক।

ভাক্ষ রোজি। চেতন-রূপত্ব হেতু বুন্দগত কারণত্ব যুক্তি দ্বারা কি আত্মাতে উপচর্য্য(২) শক্য হয় না।

শঙ্করোক্তি। মুখ্য প্রযোজক, সম্বন্ধ, তাহার অভাব হেতু আমি মনুষ্য এ জ্ঞান লান্তি রূপ সম্মত হয়।

ভাক্ষরোক্তি। এরপে যদি সে ভান্তি নাম অন্তঃকরণের পরিণাম তবে অবিদ্যা আত্মাশ্রয়া হয় না।

শঙ্করোক্তি। অন্তঃকরণের পরিণান চিদাত্মাতে আরোপ হয়, তাহাতে সংসর্গ কি প্রকারে হইবে, তোমার মতে অন্যথা

১ বুপা প্রসন্ধ। ২ উপচার্যা, অধীনকে স্বাধীনতা উপচার, যথা বাজপুরুষে বাজা উক্তিবৎ উপচর্য্য তদ্ভাৰ তদ্যোগ্য, আবোপতা।

খ্যাতি সম্মত হয়, অধিষ্ঠান আরোপের সংসর্গাভাব নিশ্চিত আছে। আত্মার অবিদ্যা সহ সম্বন্ধ না হইবায় যদি আত্মার পরিণাম বল, এ তোমার ভ্রান্তি মত।

ভাক্ষরোক্তি। আত্মার পরিণামিত্ব হেডু ভ্রান্তি কেন, বদি বল আত্মার পরিণামিত্ব আমার মতে সিদ্ধানয়, সভ্যা, তথাপি ভোমাকর্ত্ব নিত্যজ্ঞানে গুণ আত্মা স্বীকৃত হইতেছে, তবে সেই জ্ঞানে স্থিত হয়, ভ্রান্তিত্ব আকার এইরূপ পরিণাম বল।

শক্ষরোক্তি। স্বজাতীয় বিশেষাত্ম গুণদ্বয় এক শুদ্ধ দ্বো সমবায়(১) যুক্ত হয় না,কারণ পটে শুক্লদ্বর সমবেত(২) দৃশ্য হয় না, অতএব জাগ্রৎস্থপ্প হুই অনির্ব্বাচ্য অনাদি অজ্ঞান ব্রহ্মাবরক স্বীকার কর্ত্বতা হইল।

ভাস্করোক্তি। অজ্ঞানের সহিত সম্বন্ধ হইলে আগ্রার অসঙ্গত্ত কি প্রকারে হইল।

শঙ্করোক্তি। যথা অস্থাদি কর্তৃক অজ্ঞান অনাদি কপোনা তথা সম্বন্ধ অনাদি কপোত। আমাদের সন্মত অজ্ঞান কার্য্য-তুল্য তাহার অসঙ্গ ভঞ্জকত্ব হয় না, যেমত আকাশের নীলতা সম্বন্ধে অসঙ্গত্ব ফতি হয় না,অধ্যন্তের(৩)গুণে বা দোষে অবি-ষ্ঠানে(৪) সংস্পর্শ সম্ভব নাই, যেমন নীলতা আকাশে স্পর্শ হয় না, ইহাতে অজ্ঞান ভাবরূপ সিদ্ধ, সে আত্মাকে আরত করিয়া অনাত্মাকৈ অনার্তি দ্বারা আমি আমার ইত্যাদি অনেক

১ निका मचका गथा घटि मृखिका ममवाय, ও मिलन ।

২ মিলিত সমবায় সন্বন্ধিত। ৩ অধ্যন্ত—আরোপিবস্তু।

৪ অধিষ্ঠান—অধ্যন্তেৰ আধার, সে যাহাতে হয়।

প্রকার বিক্ষেপ স্ববলে উৎপাদন(১) করে এবং তাহাতে অধ্যাস দৃঢ়ী করিয়া সংস্ত(২) জন্মায়, সেই অজ্ঞানকে লইর। একা-জগতের কারণ হয়েন। পরবৃদ্ধ বস্তুতঃ নির্বিকার আছেন, স্বাশ্রয়া স্ববিষয়া, ভাবরূপিণী অবিদ্যাকে আশ্রয় করিয়া প্রমাদতঃ(৩) জগৎ জীবভাব প্রাপ্ত হয়েন, পুনরায় তিনি তত্ত্ব জ্ঞান সমাশ্রয় করিয়া অদ্বরাজ্যা সাক্ষাৎ করতঃ বিমুক্ত হয়েন, এই শ্রেটি ভগবৎ বেদব্যাস তক্রপ ভাবার্থ স্থুত্র করিয়াছেন। সে প্রকার শারীরক ভাষ্যে প্রাতিযুক্তি সহ নির্ণীত হইয়াছে, শ্ববুদ্ধিতে যুক্তি সহ সমালোচনা করিয়া সর্ববসম্মত এই অদৈত মত অদ্য ভোমার স্বীকার কর্ত্তব্য।

ভাক্ষরোক্তি। ধান্তধারিণী (৪) অনর্থকারিণী অবিদ্যা কিপ্রকার যুক্তি দারা শুদ্ধ কূটস্থ আত্মাতে স্থান লাভ করিবে, অভএব বিশেষ্যকে(৫) আশ্রয় করিয়া প্রকৃতি কেন কারণ না হয়।

শঙ্করোক্তি। ইহার বিশিষ্টগত্ব প্রমাণ ইহাতে দৃশ্য হয় না আমি অজ্ঞ চিত্তি সংমত প্রমাণ হয় তোমার মতে অহং আমি এই অনুভব,ইহার অনুভূতির বিশিষ্টগত্ব সিদ্ধ হয়, ইহা অতিপ্রসঙ্গ বলা যায়।

ভাস্করোক্তি। চিৎরূপ বোধের জড়ান্তঃকরণে কিরূপে নিষ্ঠতা ছইতে পারে, অতএব তাহাতে প্রকৃতির বৈষম্য হয়. অথবা অয়োদহতি (লোহ দগ্ধ করিল) ইহা যথা এন্থলে

১ উৎপদ্মকরণ, জন্মান। ২ সংসার, সংসরণ।

<sup>.</sup> ও প্রমাদ—স্বরপচ্যতি, অনবধান, ভ্রম।

৪ ধান্ত-ত্যিত্র, তখঃ, অন্ধার। ৫ বিশেষ্য-ধর্মিপদার্থ।

লোহে উপচারতঃ(১) দাহকত্ব, সেরূপ এখানে জড়ে জ্ঞানের নিষ্ঠতা (২) হয়।

শঙ্করোক্তি। চিন্মাত্র-আশ্রয়া অবিদ্যা উপচা**রতঃ "অহ-**মজ্ঞঃ" এ জ্ঞান বিশিষ্টগতা হয় না :

তাক্ষরোক্তি। বাধকের অসদ্ভাব হেতু জড়ে উপচারতা হউক্, প্রকৃত বিষয়ে আমরা এরূপ বাধক দেখি না।

শঙ্করোক্তি। যদি প্রমাণতঃ 'অজ্ঞোহহং' ইহা অবিদ্যা বিশিষ্ট হয় এ স্থলে বাধের সত্ত্বা কে নিবারণ করে, সুষ্প্তিতে চিত্ত লয় হইলে অজ্ঞান না হউক, সুপ্তিতে অতি অজ্ঞান হেতু নাজ্ঞাসিষ ইহা উক্ত আছে।

সুমুপ্তিতে প্রতিবন্ধক শূন্য হেতু ব্ন্ধাত্মার ঐক্যত্ত্ব যদি প্রতিবাক্য জন্য তাহাতে চিৎগতি বল, মতি সংযায় তত্ত্ব, বাক্যেতে সংপ্রতি তাহা ভাসিত হইতেছে, অন্যথা তাহার অভাবে সংসার স্বয়ং লয় হয়।

তোমার মতে. বৈশিষ্টা(৩) নিভা বা অনিতা অন্তিম (অনিতা) তাহা হইতে পারে না, তাহা হইলে আপনি নির্ভ হয়, সকর্ম জ্ঞানে কি প্রয়োজন, আদ্যে (নিভা) বৈশিষ্টের অবিনাশে মুক্তির অভাব হয়, অধুনা স্বীকৃত কুমত ভাগ করিলে তোমার দোষ কি।

এক অদ্বিতীয় সৎ বুদ্ধ তৎজ্ঞানে অধিল দৃশ্য নির্ত্ত হয়, স্থাত্মা অদ্বৈত মাত্র অবশেষ থাকে না।

ভাক্ষরোক্তি। ইহা হইলে, যদি প্রমাণতঃ সৎ বস্তু ঐক্য

১ আরোপ। ২ তৎপরতা।

<sup>&#</sup>x27; ৬ সহল পদার্থ যুক্তভা।

হাইল, তবে বৈদিক লোকিক ব্যবহার এবং ব্রহ্মগোচর শ্রবণাদি সকল উচ্ছন্ন হাইল, এবং বৈদিক মতের উৎসা-দন(১) প্রসঙ্গ।

শঙ্করোক্তি। ব্যবহার যদি সত্য হয় তবে অদ্বয়ে আক্ষেপ(২) হইতে পারে; তাহা নয়,আগমোক্তি মত ও যুক্তি শ্রবণ কর, যাহার অজ্ঞান তাহার ভ্রম, ভ্রান্ত দ্বৈত দর্শন করে, যেমত নিদ্রাবশে মূঢ় ভ্রান্ত অনেক প্রকার স্বপ্ন, অধিল লোকিক বৈদিক ব্যবহার, অন্ম গোচর প্রবণাদি দর্শন করে, আমি ব্রাক্ষণের বালক, এ কর্মের আমি কর্ত্তা, এ কর্মের ফল আমার হইবে, অন্য আরক হইল, ইহা করিয়া ইহা করিব, এই আমার পুরাদি, লোকিক কর্ম সংন্যাদ করিয়া বৈদিক কর্ম সকল সম্পন্ন করিব, নিজান নির্মাল হইয়া পরমে-খারের আরাধনা করিব, আমার বৈরাগ্য জিম্য়াছে, শ্রব-ণাদি করিব, যেমত শুকাদি মুক্ত হইয়াছেন, সেরূপ ঘেরে সংসার হইতে কবে মুক্ততা প্রাপ্ত হইব, এ নিষ্ঠাবান কম্পনা করিতে করিতে জাগ্রৎ হইবায় নিজ। ক্ষয় হইল, তখন ব্যব-হর্তা দেহ নাই, লৌকিক, বৈদিক ব্যবহার ও প্রবশাদি বহু কম্পানা অন্য কিছু রহিল না। এস্থলে তদ্রুপ বিচার কর জাগ্রৎস্বপ্ন অনেক প্রকার, যাবৎ অজ্ঞান আছে মনুষ্য তাবৎ কৰ্মকৰ্ত্তা, অজ্ঞান নম্ট হইলে লোকিক বৈদিক কাৰ্য্য জগৎ কিছুই নাই, এ সকল বিকার নামধেয়(৩) নানা ভিন্ন হয়, তত্ত্বমসি, অয়মাত্মা ত্রহ্ম, অহং বুহ্মাসিম, ইত্যাদি বাক্য-

১ ছিম্নভিন্ন, নাশ।

२ निम्मा, अभवाम।

**<sup>ं</sup> नामधा**दी।

সমূহ অনেক প্রকারে বৃদ্ধাতীয়কা স্পান্ট কহিতেছেন, সর্বঞ্চ থালিদং বৃদ্ধা, নেহ নানান্তি কিঞ্চন, অতোহন্যদার্ত্ত আতীয়ব সভ্য ইত্যাদি বাক্যজালে জগৎ বিলাপন করতঃ বৃদ্ধাদ্বয় কহিয়া জ্ঞাপন করিতেছেন।

অদ্বরস্ত চিদানন্দাত্মক স্বতঃনিত্যমুক্তস্থভাব, শ্রেজি দ্বারা নিশ্চিত অদৈত,বুলা সংসিদ্ধা, ভেদাভেদ বিলক্ষণ, জগৎ সকল অবিদ্যক(১) প্রতীত সমকালিক(২), অতএব অধুনা বেদনিন্দিত ভেদাভেদ মত কুমত পরিত্যাগ করিয়া শ্রেজি–সিদ্ধা বুলাদ্বয়, তোমার মুক্তির নিমিত্ত সাদরে স্বীকার কর্ত্ব্যা, এই মত পরম স্থেদ জান, অথবা যাহাতে সন্দেহ থাকে নিঃশাহ্ব(৩) হইয়া আমাকে জিজ্ঞাসা কর।

## ভান্ধর ও দৈগন্বর এবং নানদেশ জয়।

শীশকরাচার্য্য যোগিরাট্ এইরপ শত শত যুক্তিতে ভাকরকে মুদ্রিভানন(৪) করিয়া জয়যুক্ত হইলেন। ভাকর পরাজিত হইয়া সাশিষ্য প্রণতি করিয়া হৃদয়ে শল্য(৫) সমারোপণ করিলেন। হা, ভাক্ষর তুমি পরাভূত হইলে, ইহা, শোচনা করিতে করিতে স্বভবনে প্রবেশ করিয়া আপন মত ফলশূন্য বিবেচনা করতঃ প্রেভিসন্মত শক্ষনরাচার্য্যের মত সশিষ্য প্রবণ করিয়া একত্র একান্ত প্রদ্ধাযুক্ত হইলেন।

শ্রীশঙ্করাচার্য্য ভাস্করকে পরাজয় করিয়া স্বীয় ভাষ্য ষত্ন্

১ সবিদাকি পিত। ২ তৎকাল প্রতী্ত।

৩ শকারহিত। ৪ ব**দ্ধা** ৫ দেল,

সহকারে লোকে প্রচার করতঃ স্থিত হইলেন। ইতরেসরে কোন আহ'ত (জিনবিশেষবাদী) সেই স্থানে সমাগত হইয়া শঙ্করের সহিত বিবাদ করিলে, শঙ্কর ভাহাকে জর করিয়া ভয়মান করিলেন।

দিগম্বর ভগ্নমান হইলে নৈজ ভাষ্য প্রথিত(১) করিয়।
নৈমিষ দেশ সকলে গমন করিলেন,তদ্দেশস্থ প্রাজ্ঞ সকলকে জয়
করিয়। স্ববশ করিলেন, এবং মহোদয়নাখ্যকে প্রাজিভ করিয়া রাচবিদ্যামদ(২) হর্ষমিপ্রকে জয় করিলেন।
হর্ষমিপ্র নৈয়ায়িকপ্রেষ্ঠ, জিত হইয়া আচার্য্যের মত আশ্রয়
করিয়া ন্যায়বাদ শৃগুনেখ্যুন নামক গ্রন্থ রচন করিলেন
তাহা অদ্যাপি পণ্ডিভ-সমাজে প্রথিত আছে।

ভাষ্যকার যতীশ্বর শিব্যগণ সঙ্গে দেশ সকল জ্বয়
করিতেই কামরূপে গমন করিলেন সেখানে অভিনব গুপ্তাখ্যশক্তি-ভাষ্যকারকে পরাজ্য় করিয়া ভগ্নমান করিলেন। অভিনব
শুপ্ত জিত হইয়া মনে মনে চিন্তা করিলেন, লোকে ইঁহার
সমান সর্বজ্ঞ শাস্ত্রমর্ম্মবেতা কেহ নাই ইঁহাকে জয় করা
আমার সাধ্যায়ত নয়,ইনি কিরুপে আমার বশ হইবেন, অতএব
দৈবকর্ম দারা ইঁহাকে নই করিব। সে শাক্তিক মনস্থাপে
সম্ভপ্ত বিদ্বেপরবশ হইয়া সশিষ্য গৃঢ় চিন্তা করতঃ নিজ্কত
শক্তিভাষ্য বহিস্ত্যাগ করিয়া শিষ্যভাব সমাশ্রিত হইয়া স্বভবনে
গমন করিল।

ভাষ্যকার তাহাকে বিজিত করণান্তর অঙ্গাদি দেশে স্বকোশলে সকলকে পরাজয় করতঃ পাবনী কীর্ত্তি সংস্থাপন

<sup>ঃ</sup> প্রচারিত। ২ উৎপন্ন বিদ্যাণকা।

করিয়া গোড় দেশ হইতে গমন করিলেন। তৎসময়ে বিখ্যাত-মীমাংসাশান্ত্র-পারগ মুরারি মিশ্রকে শঙ্কর পরাজিত করি-লেন, আর ন্যায়শান্ত্র-বেতাগণের শ্রেষ্ঠ উদ্মনাভিধেরকে বেদসিদ্ধান্ত দ্বারা জয় করিলে তিনি বশী হইলেন, এবং নানা-শাস্ত্র-বিশারদ মিশ্রধর্ম গুপ্তাথ্যকে জিত করিয়া শঙ্কর পাবনা কীর্ত্তি লাভ করিলেন, এবং নানা প্রকার উপাসক যাহারা স্বাস্থ উপাদ্য দেবতাতে ব্ৰহ্মত্ব প্ৰতিপাদন ও নিশ্চয় করিয়া-ছিলেন এবং অন্যান্য স্বমহন্ত্রোষ্ঠ নিশ্চরী, যাহার৷ শ্রুতির তাৎপর্য্য কল্পিত মতে সংস্থাপন করিয়াছিল, শ্রীশঙ্করাচার্য্যের সমীপে সমাগত হইয়া বাদে জিত হইলেন, এবং শক্ষরের চরণে শরণ গ্রহণ করিলেন। যেমত সহস্তরশ্মি প্রভাকরের উদয়ে নক্ষত্রমগুল অদর্শন হয় সেরূপ লোকশঙ্কর(১) শাঙ্কর-মত(২) প্রকাশে নানাবিধ সমস্ত মত এককালে বিলুপ্ত হইল ইহা সত্য, সত্যপ্ৰভা প্ৰদীপ্ত হইলে অসত্য প্ৰতিষ্ঠা লাভ করিতে সমর্থ হয় না ।

যদি মহেশ্বর বেদান্ত-সিদ্ধান্ত-মার্গ প্রচার করিতে শঙ্ক-রাচার্য্য নামে অবনিমগুলে অবতরণ না করিতেন, তবে ইহলোকে পাষ্ট্রবেল্ন সমস্ত মান্ব বিন্ট হইত।

শ্রুতিবিমুখ কাপালিগণকে স্বয়ং ও ভৈরব দারা নিহত করিয়াছেন, আর পশুপতিমতিনিষ্ঠ নীলকণ্ঠকে শ্রুতিমতে ক্ষয় করিয়াছেন, আর ভেদাভেদ মত নিবিষ্ট মিথ্যাগ্রহ ভাস্ক-রকে বেদান্ত-বচন-প্রমাণে সিদ্ধ মত প্রদর্শন করাইয়া সন্তর্ক-

<sup>&</sup>gt; लारकव मन्नकाती।

২ শঙ্কর সম্বন্ধীয় মত অর্থাৎ শঙ্করের প্রকালিত ক্রতির অধৈতমত।

কুলিশাঘাতে(১) অসত্তর্ক-জাল-পর্বত থণ্ড থণ্ড করতঃ
নিরস্ত ও পরাজয় করিয়া শঙ্কর জগতীমধ্যে জয়য়ুক্ত ও খ্যাতি
প্রাপ্ত হইয়াছেন, আর যুদ্ধসমুদ্যত বুদ্ধ পরাস্ত ও তম
আর্ত গোতম বিলান ও কাপিল ভয়াশা পলায়নপর আর
পাতঞ্জলি রুতাঞ্জলি হইয়াছে, এমত অতুলপ্রভাব যতীশ্বের
চতুরতা কাহার সহিত উপমা হইতে পারে ? এই অবনি তলে
শাস্করমত শঙ্কর মহাকবির্নেরে প্রাহ্য ও আদরনীয় আশু
সিদ্ধি লাভের নিমিত্ত বুক্ষজিজ্ঞাস্থগণের জনন-মরণ-ভয়ন
সঙ্কাল(২) কুমত সকল দূরপরিত্যাগ পুঃরসর সমাদ্রে প্রহণীয়।

ইতি শ্রীশঙ্কর-বিজয়-জয়ন্তী গ্রন্থে কাপালি বিশংসন পুরঃসর নীলকণ্ঠ ভাক্ষর প্রভৃতি নানাবাদি-বিজয় নামঃ পঞ্চদশ সর্গ ॥ ১৫ ॥

## ষোড়শ সর্গ।

অনন্তর শ্রীশঙ্করাচার্য্য অধ্যাত্মশীল অথিল শিষ্যষতি-গণকে অবলোকন করিয়া কৃতকৃত্য ও মুদান্বিত হইলেন।

শঙ্করের ভগন্দত রোগ উৎপত্তি ও শাস্তি।

ষৎকালে শঙ্করাচার্য্য হইতে অভিনব গুপ্ত পরাভূত হইয়া-ছিল তথন সে মূঢ়বুদ্ধি আচার্য্যের প্রতি অভিচার প্রয়োগ

১ বক্তাখিতে ! ২

२ महोर्न, अवकाम भूना।

করিয়াছিল, সে অভিচারে শঙ্কর যতীশ্বরের অচিকিৎসক-তম ভগন্দর রোগ উৎপন্ন হয়, সে সময় তোটক-গ্রন্থ-কর্ত্তা গিরি যতি শঙ্কর গুরুর পরিচ্য্যা(১) সম্যুগ্রুপ করিয়া ছিলেন।

শিষ্যরন্দ সকলে গুরুর স্বরূপ অবেক্ষণ করিয়া ভাপন করিলেন, স্বামিন্, অরাতিপ্রকৃতি(২) আর্ত্তিকর(৩) এ রোগ উপেক্ষণীয়(৪) নয়। যদিচ এগুরুর এ কলেবরে অধ্যাস(৫) নাই তথাপি আমাদের সুখার্থে ভেষজ(৬) বিধান করুন্, চর্মধাতু-কুত ব্যাধি দ্বিধা হয়, এক ভোগে, অন্য যত্ন দ্বারা শান্তি প্রাপ্ত হয়, এজন্য আমরা যত্ন করি, গুরু শিষ্যগণের বিজ্ঞপ্তি শ্রবণ করিয়া অন্তত্তাবিণী বৈরাগ্য-বিবেক-গর্ভিণী বাণী কহিলেন, এ পতনশীল শরীর কর্মক্ষয়ে স্বয়ং পতিত হইবে, তাহার অন্যথা নাই। অদ্যই বা, কম্পান্তে বা নিপ্তিত হউক, তাহাতে আমার কোন রৃদ্ধি ক্ষতি নাই। কোথা আমি নিতা চিদানন্দ, আর কোথা এ ডুচ্ছ কলেবর, ইহাতে স্বার্থ প্রয়োজনাভাব, যেহেতু আমি मना অসঙ্গাদ্বয়াত্মা তোমাদের ও শরীরে আ্গ্রহ কর্ত্তব্য নয়। শিষ্যরন্দ এ প্রকার লোকশিক্ষার্থযুক্ত গুরুক্তি প্রুত হইয়া পুনর্বার ভক্তিবিনয়-সহ নিবেদন করিলেন, স্বামিন্, সত্য বটে আপনকার শরীর পরি-রক্ষণে লাভ নাই, কিন্তু জ্রীমদেহ অস্মদ্গণের জীবন, এ হেতু শরীর-স্বাচ্ছন্দ্য জন্য আমরাযত্ন করিব। শিষ্যগণ নানা প্রকার বাক্যে হঠপূর্ব্বক আচার্য্যের অনুজ্ঞা লাভকরিয়া,সকলে বিচক্ষণ ভিষক্গণ(৭, আনয়নার্থ রাজ-ভবনে গমন করিলেন।

১ সেরা। ২ শক্রস্বভাব। ৩ কউকারী। ৪ তাচ্ছল্যোগ্য। ৫ সাম্মন্ত্রপ ভ্রম। ৬ প্রথম। ৭ চিকিৎসুক।

রাঞ্চার নিকট বিবরণ জ্ঞাপন করিয়া ভূপতির অসুমতি ক্রমে বিলক্ষণ বিচক্ষণ চিকিৎসাকুশল ভিষক্গণকে লইয়া আচার্য্যের নিকট প্রত্যাগত হইলেন। অতি দক্ষ শ্রেষ্ঠ ভিষক্রন্দ ব্দনেক স্থকোশল সহকারে নানাবিধ সৎক্রিয়া করিলেন, কিন্তু সে সকল রোগবিয়োগের কিছুমাত্র কার্য্যকর হইল না। ব্যাধির অণুমাত্র উপশম উপলব্ধি না হইবায় তাঁহার৷ তুষ্ণী-স্তাব অবলয়ন করিলেন, এবং অন্যান্য বৈদ্যগণ স্মাগত ও গত হইলেন কিন্তু রুগ্রতা গতা হইল না। মুনিবরের শারীরিক মমতা অভাব জন্য হুঃখ ছিল না, শিষ্যগণের মতিনির্বিক্ষ(১) রোগ শান্তি বিষয়ে বিশেষরূপ যত্ন অবে-ক্ষণ করিয়া অশ্বিনীকুমারদ্বয় সমাগত হইয়া আচাব চিক যুক্তিযুক্ত বাক্য কহিলেন, এ রোগ অচিকিৎসক উৎপন্ন হইয়াছে, ইহা পর্কৃতিকৃত (২), ইহা কহিয়া করিলেন।

তথন আজানসিদ্ধ সনন্দন গুরুর ব্লেশ পরকুত্য শ্রেবণ করিয়া গুরুর নিবারণেও সিদ্ধমন্ত্র জপ করিতে প্রবৃত্ত হই-লেন। মন্ত্রজ্বপ প্রভাবে তৎক্ষণে স্বামির রোগ ক্রত্য সহ তৎ কর্ত্তাতে প্রতিগত হইল, তাহাতে গুপ্ত স্ত্যুমুখে প্রবেশ করিল। মহতের প্রতি বুদ্ধিপূর্বক ক্বত দোষ স্থাখের নিমিত্ত হয় না। ভাষ্যকার আরোগ্যপ্রাপ্ত প্রস্থ হইয়া পরব্রহ্মাত্ম-ধ্যানে একাগ্রন্থিত হইলেন, যদিচ তাঁহার ধ্যান সমাধি আদি কোন কর্ম ছিল না, তথাচ লোকসংগ্রহ ও শিক্ষাজন্য সকল করিতেন। শঙ্করের অভিচার জন্য রোগোৎপত্তি বিষয়ে

১ বুদ্ধি অভিনষিত। ২ পরের কার্য্যে কৃত

অনেকের আশঙ্কা হইতে পারে, শিবশরীরে কি রূপে অভি-চার উপগত হইল। ইহাতে ধীরগণের সিদ্ধান্ত এই যে, আগমে (তন্ত্রে) অভিচারাদি শিবোক্ত, স্বীয় বাক্য ও শাস্ত্র রক্ষার্থে স্বরং তাহা গ্রহণ করিয়াছিলেন।

## গেরপাদ স্বামির সম্প্রম ও সম্বাদ।

এক সময় শ্রীশঙ্করাচার্য্য স্থরতরঙ্গিণী তটে হৃদিস্থিত ত্রন্ধাত্ম-ধাানে নিরত ছিলেন, এমত সময়ে গৌরপাদ স্বামিকে আকাশবত্মে অবতরণ করিতে অবলোকন করিলেন। শঙ্কর সত্ত্বর প্রত্যুত্থিত হইয়া পরম গুরুকে প্রণাম করিয়া কুতাঞ্জি-বদ্ধ অত্যে স্থিত হইলেন। গে রপাদ স্বামী বিদ্যা–বিনয়সম্পন্ন লোকশঙ্কর শঙ্করকে সমবেক্ষণ করিয়া 👉 হাকে কুশল বাক্য কহিলেন, মানদ, তোমার সশিষ্য কুশল ? ভুমি গোবিনদ নাথ হইতে কোন সদ্বিদ্যা প্রাপ্ত হইয়াত্র কথন সংসার সন্তাপে উদ্বেগ প্রাপ্ত হইয়া নির্গত হইয়াছে ? তুমি কখন বৈরাগ্যাশ্রয়ে গুরুর নিকট অভিগত হইয়াছ ? কায়মনোবাক্য এবং কর্ম দারা ভাঁহাদের শুক্রাষা সংসাধিত ও ভাঁহাদের বঅ্ম' অকুশ্রিত হইরাছে ় এই অসার সংসার দক্ষ্যবর্গে সঙ্কু– লিত কথন বিচার করা হইয়াছে ? বৎস,বেদ্যসার সচিদানন কখন বিজ্ঞাত হইয়াছে ? অথগুাত্মাতে কোন সন্নিষ্ঠা লাভ করিয়াছ ? ছঃখদায়ক কাম ক্রোধাদি অরাতিগণ জিত হই-য়াছে ? কখন সুখপ্ৰদ শমদ্যাদি সদ্গুণ লক্ক হইয়াছ ? কোন যোগ সংসাধিত ও চিত্ত স্থিরীকৃত হইয়াছে, ও তোমার শ্ৰদ্ধান্ত শান্ত শিষ্যগণ প্যু পোসনা ক্রিতেছেন ?

অদ্বৈতনিষ্ঠ সর্ব্বলোকহিতৈষী প্রেমদয়ান্ত্র চিন্ত গৌর-পাদ কর্ত্তৃক শঙ্কর এ প্রকার অভিহিত হইয়া শ্রদ্ধাভক্তি-পুরঃসর কহিলেন, ভগবন্, আপনি করুণাসিন্ধা, সদ্শুরু ব্রন্ধদেশিক, যাহা যাহা জিজ্ঞাসং করিলেন, তাহা সমস্ত স্থসম্পাদিত হইবে, রূপাসিন্ধু গুরু প্রাপ্ত হইলে মানবগণের কি হুৰ্লভ হয় ? যাঁহার অপাক্ষাবলোকনে মূক বাগ্যীও মন্দ-বুদ্ধি পণ্ডিতাগ্রণী এবং কামুক বিৎতৃষ্ণ হয়। গুরুর অথিল মহিমা বর্ণন করিতে কোন্ব্যক্তি সমুৎসাহী হইতে পারে ? অতএব স্বামির চরণযুগলে সর্বাদা প্রণিপাত করি। অহো ভাগা, यে औछक पर्भन इहेल। माक्कार देवशायनि अयर যাহার জ্ঞানোপদেন্টা জাত মাত্র গমনশীলকে পারাশর্য্য প্রেমবশে অনুশোচিত হইয়া পুত্র পুত্র আহ্বান করতঃ পশ্চাৎ ধাবিত হইয়া িলেন, যে ব্যাস-আত্মজ শুক জগৎ-সর্ব্ব আত্মস্বরূপ দেখাইয়া রক্ষগণ হইতে প্রত্যুত্তর প্রদান করিয়াছিলেন। গৌরপাদ স্বামী শঙ্করের এই প্রকার বিনয়-গর্ভিণী বাণী প্রবণ করিয়া কহিলেন, শঙ্কর, তোমার গুণ-সন্দোহের সৌন্দর্য্য ও নির্মালতা শ্রবণ করিয়া আমি তোমাকে দেখিতে আদিয়াছি। গোবিন্দবক্তে শ্রবণ করিয়াছি, ভূমি ভাষ্য নিবন্ধ করিয়াছ। পূর্ব্বে মৎকর্তৃক মাণ্ড্রেক্য(১) অদ্ভুত বার্ত্তিক ক্বত হইয়াছে, তাহাতে তুমি ভাষ্য করিয়াছ, ইহা প্রুত হইয়া তাহা প্রবণ করিতে আসিয়াছি।

শঙ্কর সদ্গারু গে)রপাদের এরপ ক্রপাপ্রকাশ বাক্য শ্রাবণ করিয়া হর্ষসম্পন্ন-চিত্তে মাণ্ডুক্য-বার্ত্তিকে ক্বত ভাষ্য

১ উপन्धि विस्थित।

সত্তর আনয়ন করতঃ শ্রবণ করাইলেন, তথা ব্রন্ধ-স্ত্র-গীতা উপনিষৎ সকল তত্তৎ-ক্ত-ভাষ্য সম্যক শ্রবণ করাইরা পুনর্বার মাঞুক্যে ক্বত ভাষ্য শ্রেভি গোচর করাইলেন। সমস্ত ভাষ্য বিশেষ মাঞুক্যভাষ্য শ্রবণ করিয়া গৌরপাদ গুরুলীমামিত হর্ষান্বিত হইয়া শঙ্করকে কহিলেন, আমার কারিকার আশয়্যুক্ত ভাষ্য অন্ত্ররূপ শ্রুত হইবায় অমিত আনকললাভ হইল, তুমি সত্তর বর গ্রহণ কর আমি প্রসন্ধ মনে প্রদান করিতেছি।

ভাষ্যকার গুরুবাক্য শ্রবণ করিয়া কহিলেন,স্বামিন্ আপনি অদৈতাচার্য্য বর্ষ্য পুরুষোত্তম আপনকার শ্রীচরণ দর্শন করিলাম, ইহার পর আর বর কি আছে। যদি বর দেয়, তবে শুদ্ধ পরাবর(১) আত্মাতে আমার মন যেন সদা নিমগ্র থাকে। গৌরপাদ তথাস্ত বলিয়া অন্তর্হিত হইলেন।

শঙ্করের কাশীর মণ্ডলে গমন ও বাদিগণের কৃতপ্রমে সচুত্রদান এবং বিদ্যাভদ্রাসন আরোহণ।

শঙ্কর স্বামী গুরুর সহিত ক্তৃত্যং বাদ শিষ্যগণকে শ্রবণ করাইলেন, ইহাতে যামিনী ব্যতিতা হইল। প্রাতে উত্থান করিরা সশিষ্য গঙ্গাসলিলে অবগাহন করিলেন, এবং মহামনা ভাষ্যকার একান্তে পরব্রহ্ম নিদিধ্যাসন লালসাতে স্স্থিরমানস জাহুবীতীরে উপবিফ হইলেন। ইতিমধ্যে কাশ্মীর দেশের স্তুতিগর্ভিত(২) বার্ত্তা শ্রেছিন বন্ধারু দু

১ অবর মায়ার পর। ২ প্রশংসাপুর্ণিত।

কোন ব্যক্তি কহিলেন, এ অবনিমগুল মধ্যে জনু দ্বীপ
অত্যুৎকৃষ্ট, তমধ্যে ভারতবর্ষ শ্রেষ্ঠ স্থান, তাহাতে কাশ্মীরমগুল, যেখানে সর্ব্ব-বিদ্যা-প্রকাশিনী শারদা-দেবী বিরাজমানা রহিয়াছেন। বেদান্ত সমান শাস্ত্র নাই, মেরু সদৃশ গিরি,
নাই, তত্ত্বজ্ঞান হইতে তীর্থ নাই, হরির পর দেবতা নাই,
কাশ্মীর তুল্য স্থন্দর মগুল ইহলোকে নাই, এই বর্ত্তা প্রবণে
প্রবিষ্টা হইলে ভাষ্যকার সশিষ্য কাশ্মীর গমনে মনোহভিনিবেশ করিরা যাত্রা করিলেন।

ভিক্ষুবর শিষ্যগণ-সমভিব্যাহারে গমন করিয়া কাশ্মীরমগুলে উপনীত হইলেন। দক্ষিণদ্বার বাদিনিচয়ে সমার্ত
প্রবেশপথ রোধিত ছিল; একব্যক্তি কহিল, ভিক্ষো, বিনাবাদে বিজীগিষুর(১) ইহাতে প্রবেশ হয় না। ইত্যবসরে কোন
কাণাদ(২) বাদ-মানসে আসিয়া কহিল, তুমি কে ভিক্ষ্বেশে
কাশ্মীরমগুলে প্রবেশ করিয়াছ? যদি সর্বজ্ঞ হও তবে
আমার প্রশ্নের উত্তর প্রদান কর, আমাদের মতে তুই পর—
মাণুতে দ্বাপুক হইয়াছে, তদাপ্রিত অণুত্ব কাহা হইতে জ্বান।

ভাষ্যকার কাণাদপ্রতি হাস্য করিয়া কহিলেন, পরমাণু-নিষ্ঠা দ্বিত্তমশ্ব্যা তাহার কারণ, কাণাদ সহত্তর প্রাপ্ত হইয়া পূজা করিয়া মার্গ পরিত্যাগ করিল।

পরে নৈরায়িক(৩) অগ্রসর হইয়া উক্তি করিল, কাণাদ পক্ষ হইতে গৌভমীয়মতে মুক্তির বিশেষ কি ? শঙ্কর উত্তর করিলেন, একবিং শতি সঞ্চাক হুঃখাত্মিকা হয়।

হ জয়কামী। ২ বৈশেষিক মতাৰলখী।

০ ন্যারশাস্ত্রমভাবদম্বী।

কোন২ মীমাংসাত্মবন্তী গোতমীয়গণের কিঞ্চিৎ বিশেষ আশ্রায় করিয়া বিলক্ষণা সম্মতা হয়, সে মুক্তি অন্তর্ম্বংশ-পুরঃসর সানন্দরূপা সমিৎ(১) নিরুপদ্রবা হয়। গোতমীয় ইহা শ্রেতমাত্র প্রণাম করিয়া প্রস্থান করিল।

তথন কাপিল(২) আগত হইয়া প্রশ্ন করিল, ভিক্লো,কাপিলে যে মূলবোনি প্রকৃতি জগতের কারণ সাধ্যতন্ত্র সমতা হয়, অথবা অপর জগনিদান(৩) তাহা বল, অন্যথা প্রবেশ হইবে না, শঙ্কর হাস্ক করিয়া কহিলেন, কাপিলে প্রধানাখ্য ত্রিগুণা মূল-যোনি স্বতন্ত্রা জগতের কারণ হঠপূর্বক সাজ্যে সম্মতা যে প্রকৃতি জগতের কারণ মূলযোনি, সে বেদান্ত মতে পর-তন্ত্রা পরব্রন্ধ সমাপ্রয়া। কাপিল ইহা শ্রবণে ষতিবরের পূজা করিয়া গমন করিল।

পরে সোগত(৪) সমাগত হইয়া কহিল, আমাদের মতে দিখা পদার্থ বাদ-সন্মত, তাহার অন্তর বল, অন্যথা প্রবেশ নাই, ভাষ্যকার তাহাকে কহিলেন, বৌদ্ধশিশো, প্রবেণ কর, এক প্রত্যক্ষবেদ্য বস্তুজাত, দিতীয় লিঙ্কগম্য বস্তুজাত কহেন।

বৌদ্ধ, পুনর্বার কহিল, বিজ্ঞানবাদ ও বেদান্তবাদ এ উভয়ের অন্তর কি,তাহা বল। শঙ্করাচার্য্য ইহা শুনিয়া শিষ্য-প্রতি নেত্রপাত করতঃ হাস্য করিয়া কহিলেন, অধম বিজ্ঞান-বাদী আত্মাকে ক্ষণিক অঙ্কীকার করে, আর বেদান্তবাদী সচ্চিদানন্দ প্রত্যগভিত্ন শুদ্ধ অদ্বয় আত্মা মানে, এই অন্তর।

১ ख्वांन।

२ माध्यायक।वनश्री।

৩ জগতের আদি কারণ।

<sup>8</sup> वोक्त, नाखिक i

পরবন্ধ বস্তুরূপ স্থাত্মক অধিষ্ঠান, তাহাতে স্বমায়া দ্বারা প্রপঞ্চের অধ্যারোপ হয়। জড়বুদ্ধি বৌদ্ধগণ, ভ্রান্তিবশতঃ সমস্ত ক্ষণিক কহে, অপিচ বৌদ্ধগণ নির্ধিষ্ঠান ভ্রম স্বীকার করে। কোথা প্রুতিবাহ্য অধম ক্ষণিক-বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ, আর কোথা স্থমেগাবী বেদান্তী পুরুষোত্তম। বৌদ্ধ এরূপ তিরক্ষারগভিত বাক্য শ্রবণে তিরক্ষ্ত হইয়া প্রস্থান করিল।

তখন দৈগম্বর(১) স্নাগত হইয়। বাগাড়ম্বর সহ জিজ্ঞাসা করিল, যতে, জৈনসমত কারাদি শব্দের অর্থ কি ? শঙ্কর কহিলেন, জীবাদি পঞ্চ শব্দতে। বাচ্য হয়। সে ইহা শুনিয়া গমনে সত্তর হইল।

পরে জৈমিনীয়(২) সমুপস্থিত হইয়া জিজ্ঞাসা করিল,
মুনিবর জৈমিনীয় মতে শব্দ, দ্রব্য অথবা গুণ নিত্য বা অনিত্য,
অবিলয়ে বর্ণন করুন, নচেৎ প্রবেশে সমর্থ হইবেন না।

শঙ্কর কহিলেন, জৈমিনীয় মতে বর্ণ নিত্য দ্রব্য শব্দ-ব্যাপক, শব্দত্ব হেতু বেদশব্দবৎ বেদশব্দের নিত্যত্ব ব্যাপকত্ব সমত। জৈমিনীয় ইহা শ্রবণ করিয়া গমনপর হইল।

শঙ্কর ভিক্ষুরাট বাদী-কণ্টকসঙ্কুল দ্বার-দেশ পরিষ্কৃত দেখিয়া সশিষ্য অন্তর্গুহে প্রবেশ করিলেন, এবং বিদ্যাভদ্রা-সনে অধিরোহণেচ্ছু হইলেন। এমত সময়ে শারদা অশরী-রিণী বাণী শঙ্করকে কহিলেন, যতে সর্বজ্ঞ, ভিন্ঠ ভিন্ঠ, তাবং আমার বাক্য প্রবণ কর, পূর্ব্ব হইতে তোমার সর্বজ্ঞত্ব বিদিত আছে, যে হেতু বিশ্বরূপ দ্বিজ সাক্ষাং প্রজ্ঞাপতি স্বয়ং ব্রহ্মা স্থাকিক্তা প্রভু তোমার শিষ্য হইয়াছেন, তিনি বিনা সার্বজ্ঞ

<sup>&</sup>gt; (मगवत्रश्वायनची। २ कर्म्म भीमाश्मावाही।

কেন শিষ্যভাব অবলম্বন করিবেন, কিন্তু এ পীঠ সমারোহণে তোমার সর্ব্বজ্ঞত্ব কারণ নয়, এ বিষয়ে সংশুদ্ধি হেতু, অধুনা বিচার্য্য তাহা আছে কি না। ভিক্ষো, সাহস করিও না, আপন পূর্ব্ববৃত্তান্ত সারণ কর, অঙ্গনা উপভোগ করিরা কানকলা কামশাস্ত্র শিক্ষা করিরাছ। তোমা হইতে ভিক্স্বেশে এ শুদ্ধিতা সাধন করা হইয়াছে। প্রভো, এ বিদ্যা-ভদ্রাসন নিদ্ধব্য্য সংগণাশ্রিত, উদৃশ পদ সমারোহে কিপ্রকারে আপনি যোগার্হ হইবেন।

যতীক্ত ভারতীর ভারতী শ্রুতিগোচর হইলে শারদাকে কহিলেন, নাতঃ আমি আজম এ দেহে কোন কিল্বি(১) করি নাই, অন্য শরীরে যে ক্ত হইয়াছে, তাহাতে আনার অশুচি হইতে পারে না। অন্যথা পূর্ব্বদেহে জম্মতঃ শূদ্র ব্যক্তি পুক্তিবশে পরজন্মে বিপ্রতা প্রাপ্ত হইলে সে কি বেদে অন্ধিক্ত হইবে ? অত্থব বিবেকতঃ আমি শুদ্ধই আছি, শুদ্ধিতাভাব নাই। শারদা শঙ্করের উক্তিতে নিক্তরা হইলেন।

তখন শ্রীশঙ্করাচার্য্য হর্বযুক্ত, বিদ্যা-ভদ্রাসনে সমারোহণ করিয়া সভামধ্যে যেন নির্মাল রজনীতে পূর্ণ দ্বিজরাজ বিরাজ-মান হইলেন। বেদান্ত মত ভাক্ষর সর্বজ্ঞ শঙ্কর পীঠ সমারোহ ণান্তর অদ্বৈত্যমার্গনিষ্ঠ শিষ্যরন্দকে আজ্ঞা করিলেন, ভোঃ শিষ্যগণ, মানবনিকরের মোক্ষকর বেদান্ত সম্মত অদ্বৈত মত সম্প্রদায় মতে লোকে প্রচার কর, ইহা আজ্ঞা করিয়া শিষ্যরন্দকে কাশ্মীর-মণ্ডলে সন্নিবেশিত করিলেন, এবং স্বরং কোন২ শিষ্যের সহিত শৃষ্পপর্বতে গমন করিলেন।

১ পাপ।

## কাশ্মীর হইতে শক্করের শৃঙ্গপর্কতে যাত্রা এবং দেখান হইতে বদ্য়ী বনে গমন।

শীশক্ষরাচার্য্য শৃঙ্গশিখরে কিয়ৎকাল অভিবাহিত করিয়া অবদ মধ্যে সশিষ্য বদরী কাননে যাত্রা করিলেন। বদরী বনে মহযি গিণের মতে স্থিত হইয়া নির্ণীয় ভাষ্য সন্দেহে শাবদ অদ্বৈততৎপর মুনিরন্দকে অধ্যাপন করিতে নির্বৃত্ব হৈলেন। সে স্থানে শিষ্যগণকে শীহাদ্রিত অবলোকন করিরা স্বয়ং শক্ষর, শঙ্কর হইতে তপ্তোদক প্রার্থনা করিলে গিরি হইতে তপ্ত লহরী উথিতা হইল, জনগণের স্থে জন্য প্রাবর্ত্ত রহিল, এই প্রকার বহুল শুদ্ধ চরিত্র দ্বারা জগদ্ভারু শঙ্করের বিত্রিশ বর্ষ পূর্ণ হইল।

শ্হরের শিবশরীর আবির্ভাব ও কৈলাস গমন।

এক সময় ব্রহ্মাদি দেবরন্দ কুতকার্য্য শঙ্করকে স্বধামে আনয়ন মানসে শঙ্কর পাথে সমাগত হইয়া ব্রহ্মাকে অগ্র-বত্তী করিয়া স্তুতি করিতে লাগিলেন।

শঙ্কর স্বামীন্, যতীশ্বর, বোধবিভাকর, তোমার জয়। বেদান্ত শাস্ত্র সিদ্ধান্ত তাৎপর্য্য জ্ঞানে তোমার সদৃশ ত্রিলোক-মধ্যে কেহ নাই। সজ্জনগণমধ্যে যাহারা শঙ্করাচার্য্য নাম তোমাকে গুরুরূপে ভক্তিযুক্ত হইয়া ভঙ্কনা করিবেন, ভাঁহারা দদ্য মুক্তিভাগী হইবেন।

এই দৃশ্য সমুদয় নামমাত্র, পরত্রন্ধ অদ্বয় সত্য, এ-প্রকার বেদান্ত তাৎপর্য্য তুমি সন্তাষ্যে প্রকাশ করিয়াছ, যে ধীরগণ ভাবযুক্ত তোমার মতে অবস্থিত হইবেন, তাঁহারা তত্ত্বজ্ঞান সমাশ্রমে জীবন্মুক্তি লাভ করিবেন। শঙ্কর সাক্ষাৎ শঙ্কর বেদপারগণণ নির্ণর করিয়াছেন, যেহেতু বিশ্বরূপাদি ধীরনিকর তোমার আশ্রিত হইয়াছেন। যে মনুষ্য অভাগ্য-বশতঃ এমতে শ্রদ্ধা না করিবে, সে মূঢ় দৈববিভৃষিত আত্ম-স্থামতে বঞ্চিত থাকিবে।

তত্ত্বমস্যাদি বাক্য সকলের অদ্বয় পরত্রকো-নিষ্ঠা তাপ-হর তুমি তাহা লোকে সম্যক্রপে প্রকাশ করিয়াছ। শঙ্কর জ্ঞান-শক্তিকে সমাশ্রয় করিয়া সদা স্থিত, ইহা শ্রেডি-স্মৃতি প্রসিদ্ধ, অধুনা তোমা হহতে প্রদর্শিত হইয়াছে।

শঙ্কর সর্বলোকশঙ্কর, শাঙ্কর মত সর্বমতোত্তম, ইহা ক্রেচি, স্মৃতি, ইতিহাসাদিতে এবং লোকে সকল মহাত্মাগণ মধ্যে প্রসিদ্ধ,তোমার মত সমস্ত শিষ্টগণ মধ্যে প্রচারিত হইবে, মত্যলোকে ইহার পর সংসিদ্ধ মুক্তির কারণ আর নাই। স্বরগণ এরপ স্বরূপোক্তি স্তৃতি করিয়া দিব্য-পুষ্পনিচয় দারা অর্চনা করিলেন, এবং পুনর্বার ত্রন্ধাদি দেবগণ শঙ্করকে কহিলেন, উমাপতে। তুমি ত্রিজগতের আদ্য, সকল দেহির ঈশ্বর, যদর্থে তোমার অবতরণ সে সমীহিত(১) সিদ্ধ হই-য়াত্তে, অধুনা স্বীয় ধাম কৈলাসে গমন করুন, আপনি নিত্য-মুক্ত স্বভাব শঙ্করাচার্য্যতা প্রাপ্ত হইয়াছেন।

মহেশ্বর ব্রহ্মাদি দেবরন্দের এ প্রকার বাক্য শ্রবণ করিয়। স্বধামে গমন করিতে মায়া অপঙ্কতা করিয়া মহাদেবআরুতি ঈশ্বর আবির্ভাব ত্রিনেত্রাদি-শশিকলা-বিভুষিত স্বগণে

<sup>।</sup> छिना द

পরিরত হইলেন, যেমন নিদ্রাভঙ্গে স্বপ্নকম্পিত শরীর হইতে স্বদেহ প্রাপ্তি হয়, তদ্রপ ভিক্ষ্কলেবর শিবশরীর প্রকট হইল।

রজতাচল রত্ব সমুজ্জ্বল সুচারুরুচির কলেবর, চন্দ্রকলা-বিভূষিত, জটাজুটমণ্ডিত,মস্তকোপরি ফণিগণ-ফণা–মণি–রাজি বিরাজিত, ভুজজ-ক্লত-য:জ্ঞাপবীত ত্রিশ্ল-পিনাক-ডমুক্ল-পরশু-ধ্ত-করাযু জ, মরকভং-প্রভা–সমুদ্তাসিত–শ্যামল–গরল– ছায়া-প্রকাশিত কণ্ঠদেশ, খেত-সরসিজ-স্মিত-স্মেরানন,ব্যাঘ্র-চর্মান্বর, বামাক্ষে ভবমোহিনী ভবানী বিরাজমানা, পূর্ণ\_ ত্রকানন্দ-স্বরূপ শিব প্রকাশ হইলেন। নন্দীপ্রদন্ত বিল্দল-গ্রথিতমালা গলদেশে শোভা ধাবণ করিল, তৎকালে বেশা বিলয়মান পক্ষজত্মজ ও দেবরাজ পারিজাত ফুল– কুসুমনালিকা গলদেশে অপন করিলেন। শঙ্গ, শৃঙ্গ, গোমুখ ভূরী,ভেরী, হদঙ্গ, করতালাদি বাদ্যনির্ঘোষে আনন্দ কোলা-হল হইল। প্রমথগণের গালবাদ্য ও জয় জয় হর শঙ্কর শব্দে দিক্ সকল ধনিত ও পরিপূর্ণ হইল। অমরগণ পরমানদে চতুস্পাশ্বে স্ততিপরায়ণ হইলেন, দেব্যি ও ত্রেদ্মবির্দের ত্রন্ধনিমে বিষ্ঠাননদ বিস্তৃত হইল। শিবগণ, অগ্র-পশ্চাতে নৃত্যপরায়ণ এইরূপে শঙ্কর মহেশ্বর প্রমানন্দে কৈলাদে রষভবাহনে গমন করিলেন, সকলে জয় জয় হর হর শঙ্কর বল।

পশুপতি মহেশ্বর স্বেচ্ছামতে মারাতে ভূতলে আবিভূতি হইরা বেদান্তার্থ নির্ণয় করতঃ শ্রুতিময়চচ্চ । প্রচার করিয়া অত্তে স্বেচ্ছাপুরঃসর নিজলোকে গমনকরিলেন। যিনি পূর্বে সুরমগুলে দেবরুদেরে প্রার্থিত হইয়া স্বয়ং বেদান্তাক্ষসংমস্থনে সত্য প্রতিজ্ঞা করিয়া খিলেন,এবং স্বয়ং স্বমায়াতে ভিক্স্রূপে মহীতলে অবতরণ করিয়া স্বরচিত ভাষ্য দ্বারা বেদান্ত
মতে সুক্তি জনগণকে ব্রহ্মাত্মাতে অবতরিত করিলেন, পরে
সে মারা অপনয়ন করতঃ শিবরূপে স্বধামে গমন করিলেন।
সেই দ্য়ানিধি লোকশঙ্কর শঙ্করকে আশ্রেয় করি।

যিনি স্টির পূর্বের অভিধানর হিত স্বরং জ্যোতিঃ স্বরূপ হিলেন, স্টি দমরে বিভাগজননী মায়াখ্যা স্বীয়া প্রকৃতিকে অবলম্বন করিয়া রূপনামায়িত নানাবিধ স্থাটি করতঃ ব্রহ্ম-বিভাগত জীবরূপে স্বয়ং তাহাতে প্রবিট হট্যা দাং দারিক ব্যবহার সম্পন্ন করিতেছেন, সেই প্রেতি শিরোবেদ্য অনাদ্য প্রমাত্মাকে ভর্জনা করি, ইতি।

পূর্ব পূর্ব আচার্যাগণ শঙ্কর দিগ্রিজর প্রন্ত সংস্কৃত পদাছন্দ-প্রবন্ধে নির্মাণ করিয়াছেন, সে সকল অতি কঠিন শব্দ ও গজীর ভাবার্থ সহিত বিরচিত জন্য তাহা সাধারণের বোদ-গম্য নহে। এ কারণ পরম দয়ালু সদানন্দ মহাত্মা কবিবর সর্বজনস্থাম জন্য তাহা হইতে সার সমুদ্ধরণ করিয়া কোমল শব্দে দিগ্রিজয়সার নাম প্রন্থ রচনা করিয়াছেন।

এই শঙ্কর-দিখিজয় শস্তুচরিত্র বেদান্ত সকলের হৃদ্য় সংসার বন্ধনোক্তের কারণ, গ্রন্থিহরণ মুমুক্ষ্ব জনগণের প্রিয়।

সুখরিয়া নিবাসী অধুনা কাশীবাসী বহুবত্নে দিখিজয়-সার হইতে বঙ্গভাষা শব্দাবলিতে গদ্যছন্দে রচনা করিল, ধীরগণ দোষ মার্জ্জনা করিবেন, শস্তুচরিত্র কীর্ত্তনে শরীর ও রুদ্ধি পাবত্র করা উদ্দেশ্যমাত্র,ভাবা গ্রন্থের শ্রীশঙ্কর-বিজয়-জয়ন্ত্রী নামকরণ করা হইল।

ইতি শ্রীশঙ্কর-বিজয়-জয়ন্তী গ্রন্থে শঙ্করের শিবরূপে কৈলাস গমন নাম ১৬ বোড়শ সর্গ।

গ্রন্থ সংপূর্।

শঙ্করো জয়তি।

শকাব্দা ১৭৯১ রবিকুন্তে নবাং শে রবিতনয় বাসরে মাঘের শুক্লা চতুর্থা দিবসে বারাণশী নগরীর, সেণারপুরা পলিতে সমাপ্ত হইল।

🔊 কাশীদাস মিত্র।

## मठ निर्श्य

পশ্চিমান্নারে ১
দারিকা ক্ষেত্র
শারদা মঠ
সম্পূদা কীটবার
তত্রাশ্রম পদবী তীর্থ
দিদ্ধেশ্বর দেব
দেবী ভদ্রকালী
আচার্য্য বিশ্বরূপ
গোমতী তীর্থ
ত্রন্মচারী স্বরূপক
সামবেদবক্তা

উত্তরায়ায়ে ৩
বদরিকাশ্রম ক্ষেত্র
কোষিষান মঠ
সম্পুলা আনন্দবার
আশ্রম পদবী
গিরি, পর্বতি, সাগর
নারায়ণ দেবতা
পুণ্যগিরিদেবী
আচার্য্য ভোটক
অলকনন্দা তীর্থ
নন্দাব্য ভ্রমচারী
অথর্ববেদ

পূর্বায়ায়ে ২
পুরুষোত্তম ক্ষেত্র
ভোগবর্দ্ধন মঠ
সম্পুদা ভোগবার
তত্রাশ্রম পদবী বনারণ্য
জগরাথ দেবতা
বিমলা দেবা
আচার্য্য পদ্মপাদ
মহোদ্ধি তীর্থ
ভক্ষচারী প্রকাশক
ঋষেদ্পাঠ

দক্ষিণায়ারে ৪
রাদেশ্বরাদয়ঃ ক্ষেত্র
শৃং গিরিমঠ
সম্পুদা ভুবিবরাহ
তত্রাশ্রম পদবী
স্বরস্থা, ভারথী, পুরী
আদি বরাহ দেবতা
কামাখ্যা দেবী
আচার্য্য পৃথীধরাদয়ঃ
ভুঙভদ্র ভীর্থ
চেতন ত্রন্ধাচারী
যজুর্বেদ পাঠ

## **बिश्व** इट्ड

## শঙ্কর-বিজয়-জয়ন্তী এন্থের শুদ্ধিপত্ত

| পৃষ্ঠা          | পৃংক্তি    | অশুদ্ধ             | <b>₹</b>                            |
|-----------------|------------|--------------------|-------------------------------------|
| ৬               | ৩          | নি <b>দ</b> ক      | নিন্দক                              |
| <b>5</b> 9      | ડવારર      | <b>অ</b> ভিষ্ট     | <b>छ</b> ङी ग्रे                    |
| 26              | 20         | প্ৰনদশাংশে         | অগ্রিদশাংশে                         |
| ७२              | ৬          | গোরপাদ             | নোড় <b>পা দ</b>                    |
| 8२              | ২০         | ঘটন্               | ঘটেশা                               |
| 80              | داح        | শারীরিক            | শারী?ক                              |
| 8¢              | 59         | অধ্য{স             | অধ্যাস ১1                           |
| 89              | >          | অকল                | সক <b>ল</b>                         |
| 8¢              | >          | গিত                | গতি                                 |
| હર              | 8          | হে নহায <b>েশ</b>  | এ মহাযদো অর্থাৎ বশংকার্য্যে         |
| ৬৬              | ২০         | পাণকর্ত্তা         | পাণকৃতা                             |
| ৬৭              | ۶          | কলঞ্জ শব্দে বিষ:জ  | মাংস তৎব্যষ্ঠিত পত্ৰ ভাৰাৰ্থ তামাকু |
| p-0             | २          | <b>স</b> ্হক       | <b>স</b> †হস                        |
| ₽8              | a          | ্ষুভ ·             | সন্ভ ব                              |
| 50              | ن          | জিজী িষেছশতং       | জিজীবিষে <b>ন্ত</b> ং               |
| ઢે              | ٢          | দেবাচার্য্য        | <b>ट</b> वमां हार्याः               |
| ৯৭              | ٤5         | ন <b>্মুত</b>      | সংস্কৃত                             |
| 24              | > <b>a</b> | <b>অজ্ঞাভূ</b> ত্ত | আজ্ঞাভূত্ত                          |
| <b>&gt;&gt;</b> | 36         | ্ষনে               | पूर्व                               |
| ,,              | <b>२</b> ७ | সর <b>স্থ</b> তী   | <b>সরশ্বতি</b>                      |
| 225             | ७ स्ट      | ন মুক্রাখ্য        | মরকাপ্য                             |
|                 |            |                    |                                     |

|                |               | n/•                      |                   |
|----------------|---------------|--------------------------|-------------------|
| পষ্ঠা          | পুং ক্তি      | অশুধ                     | শুদ্ধ             |
| :50            | ১৬            | ভগব <b>ান</b>            | ভগৰন্             |
| 228            | ৩             | নিন্দিত ও গহিত           | অনিন্দিত ও অগহিত  |
| 3>a            | ٥٥            | গুৰু কহি                 | গু∌ কহিলে         |
| ऽ२१            | ٩             | <b>टे</b> तमार           | বেদ্যৎ            |
| ,,             | ۶۶            | <b>ৰস্তু</b> ই দৃশ্য     | ব <b>স্ত ইদৃশ</b> |
| 91             | ২২            | অদৃশ                     | ভাদৃশ             |
| 205            | ৩             | বিবোধংশ                  | বিরোধ্যংশ         |
| <i>&gt;</i> 00 | >             | <b>ख</b> भः              | স্ত্ৰঃ            |
| "              | ٩             | অপরোক্ষযতুং              | অপরোক্ষযিতুঃ      |
| ८७४            | Û             | চিদ্যনঘং                 | চিন্যনং           |
| : ૭૬           | œ             | নক্ষিপ্তা                | নিকিপ্ত্ৰা        |
| दरः            | ২০            | म <sup>र्</sup> भ        | দশন               |
| 787            | 9             | কাপিন                    | <b>ক</b> †শিল     |
| <b>১</b> 8२    | >>            | সকা                      | শকা               |
| \$86           | 9             | ধান)বনাদি                | <b>थाना</b> नलामि |
| 245            | <b>&gt;</b> 2 | অ†লিপ্ত                  | ଅମିଷ              |
| >0 9           | ь             | ভিক্ষ                    | ভিক্ষু            |
| ১৬৬            | >             | বান                      | ৰ লৈক             |
| 266            | ጐ             | দেহান্ত                  | দেহাস্তর          |
| 390            | 20            | <b>डे</b> ८ <b>र्क</b> श | উৎকণ্ঠা           |
| >99            | 9             | ভাষা কারকাকে             | ভাষ্য ক,রকে       |
| \$9b           | 8             | পম্পন্ন                  | সম্পন্ন           |
| <b>22</b> 2    | 72            | তপূশ্য                   | ভাদুশী            |
| 224            | ٥٠,           | ক্ <i>রা</i> ত্তে        | করিতে             |
| ८६८            | :0            | বাচাং <del>শ</del>       | বাচ্যাংশ          |
| ;20            | >8            | যৌ ়াজ্য                 | (योवर्ग टकात      |
| 39¢            | 8             | অসা                      | প্রাত্ত্বা        |

| প্ৰ           | পুংক্তি       | অ শুদ্ধ                | শুৰ্                     |
|---------------|---------------|------------------------|--------------------------|
| २०२           | ەد            | ত জ্জন।ন               | তজ্জলান                  |
| २०8           | 30            | যাদৃশকুস্ত             | তাদৃশকুত্ত               |
| २०8           | 55            | তাদৃশ                  | <b>শাদু</b> শ            |
| २०৫           | ٩             | বিদ্যা:                | অবিদ্যা                  |
| ≥.0 <b>¢</b>  | 20            | <b>ম</b> ্ <b>টেয়</b> | ময়ে                     |
| ₹05-          | : 9           | ৰি <b>কি</b> ল         | নিফল                     |
| ২০৯           | <b>८</b> ।४।८ | दृष्क्त,'म             | <b>त्का</b> कि           |
| 3,72          | 26            | তেমেৰ                  | ভোষার                    |
| <b>47</b> 2   | <b>&gt;</b>   | বাুচার <del>স্থ</del>  | •                        |
| <b>३</b> २७   | <b>২</b> \$   | থাকে না                | খাকেন্                   |
| ۶ <b>۶</b> ۵. | 9             | অবিদ⊺ক                 | আবিদাক                   |
| २७५।७७        | 516-72        | গৌবপাদ স্থানে সর্বাত্র | গৌড়পাৰ                  |
| ३७५           | ₹8            | শ্ৰদ্ধ <b>্</b>        | শ্ৰাল                    |
| ২ ৩১          |               | গোরপাদ                 | গোড়পাদ                  |
| २८९           | ৬             | ৰ ৰ্ক্তা               | বাৰ্ত্তা                 |
| ۶۰            | ২২            | তুঃখাজিক)              | ছুঃখ <b>ধ্ং</b> সাত্মিকা |
| 2.96          | · <b>b</b>    | म <b>्म</b> (३         | সম্পোকে                  |
|               |               |                        |                          |